

سعيد الحنصالي

الاستعارات و الشعر العربي الحديث







يمكنكم تحميل المزيد من الكتب الرائعة والحصرية بحجم خفيف جدا على مكتبة جديد بدف https://jadidpdf.com
الاستعارات
والشعر العربى الحديث



### صدر للمؤلف

بداية ونهاية( دراسة وتحليل) دار توبقال للنشر، 1995

كيف تفكر في الفن الإسلامي، أوليغ كرابار ترجمة بالاشتراك مع عبد الجليل ناظم دار توبقال للنشر، 1996

قراتيل متوسطية، بربدراك ماتفيجيفتش ترجمة بالاشتراك مع عبد الجليل ناظم دار توبقال للنشر، 1999



# سعيد الحنصالي

# الاستعارات والشعر العربي الحديث

### دار توبقاك للنشر

ممارة معهد التسييرالتطبيقي، ساحة محطة القطار بلقدير، الدار البيضاء 20300 . المغرب الهاتف/الفاكس : 022.67.27.36 (212) الهاكس : 022.40.40.38 (212)

المرقع : www.toubkal.ma البريد الإلكتروني : cditiontoubkal@hotmail.com



# تم نشر هذا الكتاب ضمن سلسلة المعرفة الأدبية

الطبعة الأولى 2005 جميع الحقيق مبخفوظة

طبع هذا الكتاب بدعم من وزارة الثقافة

الإيداع القانوني رقم : 2005/1774 , دمك 2-74-9954



لا ينشأ الشعر عن ميل مجرد إلى المتعة، بل ينشأ عن حاجة طبيعية، ولن يكون الشعر نُفلا أو قابلا للمحوء قمن دونه لا ينشأ فكر: إنه النشاط الأول للعقل البشري. وقبل أن يكون الإنسان قد بلغ مرحلة تشكيل العوالم، يشكل الافكار، وقبل أن يتامل بعقل صاف، يدرك تعددات مضطربة مشوشة، وقبل أن يقدر على التكلم بوضوح، يغني، وقبل أن يتكلم نثرا يتكلم شعرا.

بنديتو كرونشه

الاستعارة من وجهة النظر التجريبية، مسالة ترتبط بالعقلانية الخيالية. إنها تتيح فهم نوع من التجربة من خلال نوع آخر، وتبدع انسجامات بموجب جشطلتات الابعاد الطبيعية في التجربة. وبإمكان الاستعارات الجديدة أن تبدع فهما جديدا، وبالتالي حقائق جديدة. وهذا الامر يتضح في الاستعارات الشعرية حيث تعد اللغة وسيطا في لهداع استعارات تصورية جديدة.

لا يكوف وجونسون الاستعارات التي نحيا بها

## الفهرس

| 15 | تقديم                                       |
|----|---------------------------------------------|
| 15 | 1.0 . الشعر والحضور الكلي للاستعارة         |
| 15 | 1.1.0 .مركزية الاستعارة                     |
| 16 | 2.1.0 .مركزية القصيدة                       |
| 17 | 3.1.0 . الشعر ولانهائية المعنى              |
| 19 | 2.0 . نظرية الاستعارة                       |
| 21 | 1.2.0 .التصورالأرسطي                        |
| 21 | 1.1.2.0 . الاستعارة                         |
| 22 | 3.1.2.0 الاستعارة ومسألة الوجود             |
| 23 | 4.1.2.0 . هيمنة مفهوم القاموس               |
| 24 | 2.2.0 .الاستعارة ونظرية المعرفة             |
| 24 | 1.2.2.0 . نظرية الموسوعة                    |
| 25 | 22.2.0 .الصياغة المقولية والمشابهة العائلية |
| 25 | 3.2.2.0 .نظرية التفاعل والانسجام الاستعاري  |
| 25 | 3.0. المقاربة النصية : الاستعارة والبناء    |
| 25 | 1.2.0 .الاستعارة والوظيفة                   |
| 26 | 2.3.0 .الاختيار                             |
| 26 | 1.2, 3.0 .مستوى القصيدة                     |
| 26 | 2.2. 3.0 مستوى العمل الشعري                 |
| 28 | 3.3.0 البناء والغموض                        |
| 31 | الباب الأول : نظرية الاستعارة               |
| 33 | القصل الأول : الاستعارة والنسق الأرسطي      |
| 34 | 1.1. أرسطو والاستعارة                       |
| 36 | 2.1 التعريفات الكبرى للاستعارة              |
| 36 | 1.2.1 النظريات الكلاسيكية                   |
| 37 | 2.2.1 التم بغات                             |

| 38 | 3.2.1 التحديد الأرسطي للاستعارة                                      |
|----|----------------------------------------------------------------------|
| 39 | 4.2.1 . الأنماط الأربعة للاستعارة                                    |
| 39 | 1.4.2.1 . انجاز المرسل : من الجنس إلى النوع                          |
| 39 | 2.4.2.1 . المجاز المرسل : من النوع إلى الجنس                         |
| 40 | 3.4.2.1 الاستعارة ذات العناصر الثلاثة                                |
| 42 | 4.4.2.1 الاستعارة التناسبية                                          |
| 42 | 5.2.1. استعارة القياس : منظور شمولي                                  |
| 46 | 6.2.1 استنتاجات                                                      |
| 46 | 3.1. الاستعارة وحدود النموذج القياسي                                 |
| 47 | 1.3.1 . تشكل القياس داخل النسق الأرسطي                               |
| 47 | 1.1.3.1 تحديدات                                                      |
| 48 | 2.1.3.1. القياس والوساطة : أفلاطون وأرسطو                            |
| 50 | 2.3.1 امتدادات المفهوم                                               |
| 50 | 1.2.3.1 . قياس المقل                                                 |
| 51 | .2.2.3.1 قياس الكاثن                                                 |
| 51 | 3.2.3.1. قياس المعنى أو قياس الأسماء : كونية المفهوم                 |
| 52 | 3.3.1 أشكال قصور نظرية القياس                                        |
| 52 | 1.3.3.1 . شمولية الظاهرة                                             |
| 53 | 2.3.3.1 التفسير المحدود                                              |
| 55 | 3.3.3.1 الظاهرة السانكرونية / السكونية                               |
| 56 | 4,3,3.1 النزعة الميتافيزيقية                                         |
| 57 | 4.3.1 استنتاجات                                                      |
| 57 | 4.1. الاستعارة ومسألة الكائن: الوضع الأنطولوجي واللغوي لفعل الكينونة |
| 58 | 1.4.1 . فعل الكينونة وتجميد النسق الأرسطي لبنية اللغة                |
| 60 | 1.1.4.1 . الإسناد                                                    |
| 60 | 2.1.4.1 . التطابق                                                    |
| 61 | 3.1.4.1 المقترح                                                      |
| 63 | 2.4.1. مدخل إلى لغة غير أرسطية                                       |
| 65 | 3.4.1. فعل الكينونة والعائق الانطولوجي                               |

| 66   | 1.3.4.1 . فعل الكينونة : الخلط بين الرابط والوجود                              |
|------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 68   | 2.3.4.1 المقولات                                                               |
| 68   | 3.3.4.1 المقولات والرابط                                                       |
| 68   | 4.3.4.1 أساس المقولات داخل النسق الأرسطي                                       |
| 69   | .5.3.4.1 التاثير                                                               |
| 69   | 4.4.1 استنتاجات                                                                |
| 71   | 5.1. التحديدات الأرسطية وهيمنة مفهوم القاموس                                   |
| 71   | 1.5.1 التحديد ونظام القاموس                                                    |
| 74   | 2.5.1 المقاربة الكلاسيكية للتحديد                                              |
| 78   | 3.5.1 . أرسطو بين صمود النسق وضرورة التجاوز                                    |
| 81   | 4.5.1. امتداد التصور التقليدي في النماذج الفلسفية المعاصرة                     |
| 81   | 1.4.5.1 . نموذج سورل : المعنى والتعبير                                         |
| 84   | 2.4.5.1 اعتراضات لايكوف وجونسون                                                |
| 85   | 5.5.1. تركيب نموذج تمثيلي للاطروحات الموضوعانية                                |
| 86   | 6.1. نحو تموذج معرفي للاستعارة                                                 |
| 91   | الفصل الثاني: الاستعارة والنظرية المعرفية: التمثيل الموسوعي وتداولية الاستعارة |
| 94   | 1.2. ماهي الموسوعة؟                                                            |
| 96   | 2.2. النص والموسوعة                                                            |
| 100  | 3.2. التداولية البيرسية : نظرية المؤولات والسيرورة الدلائلية اللامنتهية        |
| 101  | 1.3.2 . نظرية المؤولات                                                         |
| 103  | 2.3.2 . السيرورة الدلائلية اللامنتهية                                          |
| 103  | 3.3.2 مقياس المؤولية                                                           |
| 107  | 4.3.2 ترکیب                                                                    |
| 108  | 4.2 . التمثيل الموسوعي                                                         |
| i iO | 1.4.2 . تمثيلات موسوعية محلية                                                  |
| 114  | 2.4.2. نماذج لتمثيلات موسوعية أكثر كفاية                                       |
| 115  | 3.4.2 . التمثيل الموسوعي عند بيثوفي                                            |
| 118  | 5.2 . امتشادات النظوية                                                         |
| 119  | 1.5.2 الشبكات الدلالية                                                         |

| .1.1.5 . غرذج کیلیان Q                           | 120 |
|--------------------------------------------------|-----|
| .2.1.5 تمثيل الوحدة الثقافية                     | 120 |
| .3.1.5. تمثيل المعرفة بالشبكات الدلالية          | 121 |
| .4.1.5 تجزئة الشبكات الدلالية                    | 126 |
| .2.5 الغروض الاستكشافية                          | 128 |
| .1.2.5 الغرضية والغرض الاستكشافي وفرض الفرض      | 130 |
| .2.2.5 الفرضية أو الفرض الاستكشافي المقنن        | 130 |
| .3.2.5 ألفرض الاستكشافي المقعد                   | 130 |
| .4.2.5 الفرض الاستكشافي المبدع وفرض الفرض        | 131 |
| . مفاهيم لتحليل الموسوعة والسياق                 | 131 |
| .1.6 الإطار                                      | 132 |
| .2.6 المدونة                                     | 134 |
| .3.6 السيناريوهات والخطاطات                      | 135 |
| .1.3.6 السيناريوهات                              | 136 |
| .2.3.6 الخطاطة                                   | 136 |
| .4.6 تركيب                                       | 140 |
| 5.6. التفسير الدلالي                             | 140 |
| .6.6 المحور                                      | 141 |
| .7.6 التشاكل                                     | 143 |
| .1.7.6 مقياس الترابط بين التشاكلات: تعدد التشاكل | 144 |
| .2.7.6 توسيع المجال التشاكلي                     | 145 |
| .8.6 الترادف                                     | 147 |
| .9.6 تركيب                                       | 149 |
| .7. الاستعارة والسياق التداولي                   | 149 |
| 1.7. تموذج تداولية الاستعارة عند امبرطو إيكو     | 150 |
| .1.1.7 مقبولية الاستعارة                         | 150 |
| .2.1.7 الاستعارة والكناية                        | 152 |
| .3.1.7 الاستعارة والموسوعة والسنن                | 153 |
| .2.7 نموذج المشابهة والتواصل عند سبيربر و ويلسون | 155 |

|    | 211   |
|----|-------|
|    | العيد |
| v. | ,-    |

| 11         |
|------------|
|            |
| 155        |
| 157        |
| 158        |
| 159        |
| 161        |
|            |
| 163        |
| 165        |
| 166        |
| 166        |
| 167        |
| 168<br>168 |
| 172        |
| 173        |
| 176        |
| 177        |
| 179        |
| 188        |

| 155 | 1.2.7.2 ضد الحرفية                                    |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 157 | 2.2.7.2 . دور المشابهة في التواصل                     |
| 158 | 3.2.7.2. الوجاهة وحل المشاكل الخاصة بقضايا المشابهة   |
| 159 | 4,2.7.2 . الاستعارة                                   |
| 161 | 8.2 ترکیب                                             |
|     | الباب الثاني :                                        |
| 163 | الاستعارة وبناء النص : من القصيدة إلى العمل الشعري    |
| 165 | لفصل الثالث : التعالق الاستعاري : تموذج القصيدة       |
| 166 | 1 استعارة المكن والمستحيل : قصيدة ومستحيل؛ محمد بنيس  |
| 166 | 1.1.3 . الاستعارة وبنية القصيدة                       |
| 167 | 1.1.E.3 . العنوان والأهداء                            |
| 168 | 2.1.1.1.3 من الاستعارة إلى التمثيل                    |
| 168 | 2.1.3 تركيب الاستعارة                                 |
| 172 | 3.1.3 .خصوصية التركيب في القصيدة                      |
| 173 | 1.3.1.3 . حذف الروابط                                 |
| 176 | 2.3.1.3 . اللاتحوية                                   |
| 177 | 4.1.3. النشاكلات الدلالية وتاويل التباين              |
| 179 | 5.1.3. بناء الدلالة والتشاكل                          |
| 188 | 6.1.3 . المتمالق الاستعاري في القصيدة                 |
| 188 | 7.1.3 تركيب                                           |
| 191 | 2.3. استعارة البناء والهدم : قصيدة «شعراء» لقاسم حداد |
| 192 | 1.2.3 العنوان والإضاءة                                |
| 192 | 2.2.3. بناء المعجم : الفعل والمفارقة                  |
| 193 | 3.2.3. بناء الاستعارة : التعالق ووظيفة الخلق          |
| 194 | 1.3.2.3 . الاستعارة : وظيفة البناء                    |
| 195 | 2.3.2.3 . الأستعارة : وظيفة الهدم                     |
| 198 | 4.2.3. تركيب                                          |
| 199 | لفصل الرابع : الاستعارة والبناء : تموذج العمل الشعري  |
| 200 | 1.4 . العمل الشعري : فرادة التجرية والبناء            |
|     |                                                       |

| 201 | 1.1.4 . النص الواصف وإضاءة التجربة               |
|-----|--------------------------------------------------|
| 206 | 24. مفهوم البناء : الدلالة والتجاوز              |
| 206 | 1.2.4 . البناء والنموذج القديم للبيت الشعري      |
| 209 | 2.2.4. البناء : الرؤيا ونقد مفهوم البيت          |
| 210 | 3.24. النموذج التصوري لبناء الخطاب               |
| 213 | 4.2.4. تركيب                                     |
| 213 | 3.4 بناء الاستعارة في وكتاب الحبء غمد ينيس       |
| 214 | 1.3.4 . توصيف العسل                              |
| 216 | 2.3.4 . بناء العمل                               |
| 221 | 3.3.4 . الجملة ـ النواة                          |
| 222 | 4.3.4. النص الموازي المركزي أو خطاب الاستهلال    |
| 224 | 5.3.4 النص . النواة                              |
| 224 | 1.5.3.4 . حديث الأعرابية : المفارقة والجنون      |
| 226 | 2.5.3.4. أنا لا أنا : استعارة الهوية والاختلاف   |
| 230 | 6.3.4. استعارة الحب بين المجرد والمحسوس          |
| 231 | 1.6.3.4 . إليك : الانثى والماء                   |
| 234 | 2.6.3.4 . الوصية والطوق                          |
| 238 | 3.6,3.4. الحب : الماء والأبدية                   |
| 243 | 4.6.3.4 ثركيب                                    |
| 243 | 7.3.4. استعارات الحب : الاحتفاء بالجسد والحسن    |
| 244 | 1.7.3.4 . إليك : الجسد والتناغم                  |
| 246 | 2.7.3.4. جسد من؟ الحب : الاشتهاء والتناسل        |
| 248 | 3.7.3.4. الحب : من بلاغة الشهوة إلى بلاغة الجمال |
| 251 | 8.3.4 . وجها لوجه : كناية العطر والجمال          |
| 252 | 1.8.3.4 . إليك : الضوء والكنز                    |
| 253 | 2.8.3.4. وجه من؟ كناية الوجه واستعارة والتناغم   |
| 255 | 3.8.3.4. وجه المحبوب : الجمال والحرقة والسحر     |
| 258 | 4.8.3.4. ٹرکیب                                   |
| 258 | 9.3.4. جنون الأنفاس : رحلة البحث والمتاه         |

| 260 | 1.9.3.4 . إليك : المتاه والفاجعة                      |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 261 | 2.9.3.4. جنون من؟ احتفاء بالموت والغياب               |
| 264 | 3.9.3.4. الجنون وموت العاشقين                         |
| 267 | 4.9.3.4 . تركيب                                       |
| 269 | 10.3.4 . رسالة إلى ابن حزم : الألفة والاحتراق         |
| 272 | 11.3.4 . خلاصات                                       |
| 274 | 4.4. الاستعارة والخبر : وأخبار مجنون ليلي،القاسم حداد |
| 274 | 1.4.4 . توصيف العمل                                   |
| 275 | 2.4.4 . بناء العمل                                    |
| 276 | 3.4.4. استعارة الخبر : سيرة المجنون، غيب السيرة       |
| 278 | 4.4.4. استعارة التماهي : ليلي والمجنون                |
| 282 | 5.4.4 . الاستعارة وانسجام القصيدة                     |
| 283 | 1.5.4.4 . استعارة الشوق                               |
| 284 | 2.5.4.4 استعارة الشهوة                                |
| 284 | 1.2.5.4.4 الجملة الاستعارية : الشهوة والنار           |
| 286 | 2.2.5.4.4 الاستعارة وتمثيل الشهوة                     |
| 290 | 3.5.4.4 . استعارة الجنون                              |
| 293 | 6.4.4 . خلاصات                                        |
| 294 | ـ خاتمة                                               |
| 296 | ـ قائمة المراجع                                       |
| 302 | ـ قاموس المصطلحات                                     |

### تقديم

### 1.8. الشعر والحضور الكلي للاستعارة 1.1.0 مركزية الاستعارة

و كل استعارة قصيدة مصغرة ه(1). يلخص بول ريكو بهذه العبارة بنية الاستعارة ووظيفتها في بناء عالم القصيدة والعمل الشعريين. ويمكنا أن نقلب الصيغة فنقول إن كل قصيدة استعارة موسعة، لنلج عمق النظام البلاغي الذي يحكم تشكيل القصيدة سواء في بنيتها التركيبية أو في دلاليتها، وذلك فيما يدعوه ريفاتير بالاستعارة المجبوكة أو المرشحة التي هي وسلسلة من الاستعارات المتعالقة بواسطة التركيب والمنتمية إلى الجملة نفسها أو إلى البنية نفسها، وبواسطة المعنى حيث يعبر كل منها عن مظهر خاص لكل أو لشيء أو لمفهوم تعرضه الاستعارة الأولى من السلسلة ه(2). وفي هذه الحالة تكون الاستعارات الأخرى مشتقة من الأولى بحيث تقوم بتدقيقها أو تطويرها. ويقصد ريفاتير بالاشتقاق أن وخانة المستعار لله بينها وبين خانة المستعار الأول أواصر قربى، وكذا نفس الشيء بالنسبة للمستعار له ه. فماهو الموقع الذي تحتله الاستعارة إذن في بنية العمل الشعري؟ وماهي الوظيفة التي تقوم بها في تشكيل معاني القصيدة ورؤاها وكيفية تأميسها للعالم شعريا؟

ينطلق هذا العمل من فرضية مؤسسة على ما سبق ذكره، مفادها أن الشمر أعلى أشكال الاستعارة، والعمل الشعري كيفما كان شكله، يوجد بوجود هذه الاستعارة المركبة، أي يبنى بناء استعاريا تركيبيا. فالقصيدة بناء. وأساس هذا البناء الاستعارة، وذلك اعتبارا لكون الآليات التي تشغل القصيدة تقوم وتنمو وتتشعب بواسطة الاستعارة واعتبارا لكون النص ليس فقط مجموعة من الاستعارات الصغرى الجزئية لا روابط بينها بل هو استعارة

Paul Ricœur. Du texte à l'action, Ed. Scuil. Paris, 1986, p.20 (1 M. Riffaterre, la pruduction du texte, Ed. Scuil, 1979, p. 217 (2 كبرى لها قاعدة سياقية داخلية هي المعاني، ولها قاعدة إيديولوجية تتمثل في علاقات المماثلة والمخالفة التي تقيسها مع العالم الخارجي، وتظهر لفويا في الحمولة المعرفية للنص، وبصريا في الفضاء المتشكل على صفحته، إضافة إلى بنية المتخيل التي يوظفها الشاعر انطلاقا من حوافز فنية واعية وغير واعية.

يشبه الحضور الكلي للاستعارة (ف) في النص سريان الماء في العروق. ذلك أن سيرورة اشتغال النصوص وإدراك هذه السيرورة لا يتم ولا يمكنه أن يتم إلا عبر تماس داخلي للحركة الاستعارية القياسية وإلا توقفت حركة نمو الخطاب. وبهذا كان لزاما أن يتجه مجهودنا إلى المحمل على الخروج من الاستعارة، القائمة على العنصر الواحد، إلى الاستعارة الموسعه كما يقول إليوت، والتي تعد القصيدة حقلا استعاريا مبنيا.

لم تتعرض الاستعارة منذ أرسطو لإعادة قراءة إلا في ضوء المعرفة الحديثة، النفسية والفلسفية واللسانية والجدلية. لذلك اتجه عملنا من الناحية النظرية إلى قراءة وتثمين النظريات التي اخرجت التفكير حول الاستعارة من المنظومة الارسطية ثم إدراجها داخل مجال تصوري أرحب تراعى فيه مقومات اللغة بقدر ما يراعى فيه متخيل المتكلم والخلفيات الثقافية والمجتمعية التي توجهه، فتصير الاستعارة آداة من أدوات نمو الفكر وإنتاج المعرفة وتلقيبها. إن بناء الاستعارة، انطلاقا من هذا المنظور ومن البحث في وظائفها، تجعل من المستحيل تفاديها في الخياة كما في الفن والشعر: الاستعارة نحيا بها اله.

### 2.1.0. مركزية القصيدة

داخل القصيدة ثمة مسافة بين ما تقوله القصيدة وما تدل عليه، إذ تكون الدلالة هنا متعددة وليست أحادية الاتجاه. وهي تخضع أساسا لاختلاف التاويلات التي يمارسها القارئ على النص تبعا لمرجعيته الثقافية وقيمه الجمالية التي يستقى منها منظوراته.

في هذا السياق الخاص بالدلالة نميز مع ريفانير بين الشعر واللاشعر، حيث تؤول المسالة إلى الطريقة التي يقوم فيها نص بتوليد معناه. يتعلق الأمر هنا ببنية المعنى والمتخيل داخل القصيدة وتلعب الاستعارة في بنائه دورا رئيسيا بكشفها عن الآلية التي تشتغل بها هذه البنية وتؤسس موقعها في جسد النص.

يعبر الشعر عن المفاهيم والاشياء بطريقة ملتوية، وإذن فالقصيدة تقول كا شيئا وتعني

3) René Driven/Rapose, the <del>ablquity of arctaphar, joha Benjamins publishing Company, 1985, P.VII (ع</del> ويزيد الكاتبان في تأكيب هذا الحضور الكلي بكون الاستصارة منغرسة بصمل في سيرورات صعرفية وأضعال اجتماعية واستعمال لفظي، وهي بالتالي عامل مؤسس لكل البناءات الذهنية وإعادة بناء الواقع.

J.Lakoff/M.Johnson, Metaphors we live by, University of Chicago Press, 1980. (4

وقد استأنسنا في نفس الآن بالترجمتين الفرنسية والعربية : Les métaphores dans la vie quotidienne, Ed. Scuit.

شيئا آخر. يمكن أن يتم إنتاج هذه الالتوائية بثلاث طرائق متمايزة: نقل المعنى أو انحراف المعنى او إيداع المعنى. يكون هنالك نقل للمعنى حين ينزلق الدليل من معنى إلى آخر مثلما هو الأمر في الاستعارة والكناية. ويكون هنالك انحراف للمعنى في حالة الالتباس أو التناقض أو اللامعنى. أما الإبداع فإنه يظهر حين يشتغل الفضاء النصي باعتباره مبدأ تنظيمها منتجا للدلائل انطلاقا من عناصر لسائية. تقوم هذه المستويات الثلاثة بخلخلة التمثيل الأدبي للواقع، وتكون اللانحوية أي العنصر المخصص للقصيدة: لا تعني اللانحوية خرقا أو خطا لغويا، ذلك أن النص يدرك باعتباره مولد نحوه الخاص.

إن السمة المميزة للقصيدة هي وحدتها الشكلية التي تتضمن كل مؤثرات الالتواء وتحدد في العمق مفهوم الدلالية signifiance. هكذا يقتضي فهم وتمثل هذه الوحدة التمييز بين مستويين للقراءة، ذلك أن القارئ قبل بلوغه دلالية النص ينبغي أن يمر بالمحاكاة:

أ. قراءة استكشافية حيث يتم تمثل المعنى بشكل أولي بالإضافة إلى وعي الطبيعة المرجعية للغة. تتم هذه العملية انطلاقا من ضرورة القراءة الخطية للنص: بداية /نهاية، اعلى / اسفل. وتتحكم في هذه القراءة فعاليتان: فعالية المعرفة اللغوية، وتتمثل في إدراك البعد المجازي للقول والتعارضات الدلالية بين الكلمات وتسمية بعض المجازات مثل الاستعارة أو الكناية والسخرية والدعابة، مما يسمح للقارئ بان يكتشف داخل النص مظاهر لا نحويته، وهالية المعرفة الادبية التي تبدو أساسية لاستكمال تمثل الأبعاد الدلالية للقصيدة.

ب. قراءة ارتجاعية او بالاحرى قراءة يتحكم في سيرورتها البعد التاويلي حيث يستحضر القارئ مخزونه القرائي ويعيد ترتيب المعنى انطلاقا من مجموعة من المقاربات والمراجعات والتجميعات لمسار النص. أعتقد أن الأمر يتعلق بقراءة جدولية tabulaire يدعوها ريفاتير و فلك السنن البنيوي و حيث إن الفعالية القصوى للقراءة الارتجاعية المولدة للدلالية تنجلى في نهاية النص. فالنص بأجمعه هو الذي يؤسس وحدة الدلالية 60.

في كلتا القراءتين يكون للمحاكاة حضور خاص. ففي الأولى يتم تمثلها في كليتها وفي الثانية يتم تجاوزها كحاجز من اجل بلوغ الدلالية.

### 3.1.0. الشعر ولانهائية المعنى

إن البحث في بناء الخطاب الشعري بحث في ما يمكن للنص أن يضيفه إلى عناصر النظرية التي تبقى دوما قاصرة عن بلوغ لا تهائية المنى الذي تستوعبه الكلمة الشعرية باستمرار، حتى أن اللغة تقصر في مستوى معين من اشتغالها عن الإحاطة بكل أسئلة الوجود

 حو مصطلح اطلقه جأكيسون في بداية الأمر من خلاله مسالة الانزياح ثم استعمله ريفاتير في السياق المشار إليه.

M. Riffature, Sémietique de la poésie, Ed., Seuil, Paris, 1982. (6

التي تؤسس فضاء القصيدة وأغوارها. يقول محمد بنيس: ﴿إِنَّ أَسََّلُهُ الشَّعْرِ هِي تَحْدَيْدُا أسئلة الوجود والسكن في العالم. على هذا النحو يتبدى لنا من الجهة التي اختبرها العالمون بمضايقه وهم يدركون جدية وخطورة الشعر في آن. إن الشعر أبعد من أن ترتهنه الاستعارة، مهما كانت مجافاتها للنسق وحروبها المعلنة عليه. الشعر هو هذه اللغة (الأرض) الشخصية المنذورة للقاء والحوار بالنسبة لأولئك التاثهين في المفازات، إصرار على السكن في العالم ومن أجله. في هذه الأرض تصبح القصيدة إنصاتا للمتعدد، الناقص، المقطع، المتلاشي، الجهول. فيها أيضا يكون اللقاء معيدا لبناء ما يدمره منطق الحرب، محافظا على ما يؤسس الوجود البشري» . (7) نستشعر داخل هذا النص قوة التأكيد على إطلاقية المعنى الوجودي الذي تختزنه الكلمة الشعرية أمام محدودية اليومي ونهائية اللغة وعلى قدرة الشعر على تجاوز كل خطاب حول الشعر. في هذا السياق نعهم القول الذي يرى إنه و داخل كل شعر كيفما كان الشكل والامتداد، هناك صراع سري بين لا نهائية الشعور ونهائية اللغة التي بداخلها يسكن اللانهائي دون أن يتحدد». وفي نفس السياق كذلك نفهم قول الذي اعتبره الشعراء مالكين للحس السليم بما يفوق مائة مرة ما يملكه الفلاسفة، ففي بحثهم عن الجميل بلاقون من الحقائق أكثر مما يجده الفلاسفة وهم يبحثون عن الحقيقي و. يصير النص هنا ارتقاء بلا نهائية المعنى وبالإيديولوجيا عن جزئيات الواقع، وارتقاء بجزئيات الواقع إلى سمو القانون الشعري باعتباره هدما لعلانية الواقع ومحدوديته، وتأسيسا لمغامرة متعددة الأبعاد يلتقي عندها تاريخ الكتابة (الأصل) بامتدادتها في الزمن (معانقة الحداثة). داخل هذا السياق أيضا تكون وظيفة الاستعارة وظيفة جمالية معرفية ترمم بياضات النص المفترضة وتوسع دائرة المتخيل وتحقق الترابط بين عوالم تبدو في الظاهر غير قابلة للاتصال.

في ختام هذا التصور الاولي لبناء الخطاب الشعري من حيث دلاليته يمكن القول إن الإبداع الشعري في كليته مرتبط بالذاكرة وباللغة. فالشاعر يتذكر ما يريد وينسى ما يريد وهو في الوقت نفسه يحمل ذاكرة اسلافه حيث تنعكس هذه الذاكرة في الكتابة. هذا من جهة من جهة أخرى تحضر الكلمة في نص شعري عابرة التقليد اللغوي الذي تنتمي إليه وعابرة طرائق توظيفها عند كتاب وشعراء نفس اللغة، إذ أنها لا تحضر معزولة عن تاريخها الدلالي وتعدد استعمالاتها حتى لو كان ذلك غائبا عن الوعي المباشر للشاعر. من هنا تحضر في ذهني ما يمكن أن ندعوه بخلفية الكتابة باعتبارها محددة للسرجعية الثقافية التي ينطلق الشاعر منها معضدا أو منتقدا، وهي بالتالي محددة لمعجمه ورؤاه، وبقصديته التي تحدد من جهة مفهومه معضدا أو منتقدا، وهي بالتالي محددة لمعجمه ورؤاه، وبقصادي المنطقي للغة وتحدد من جهة مفهومه للكتابة باعتبارها عارسة ترتكز على الارتفاع بالبعد الاستعمالي المنطقي للغة وتحدد من جهة

7) محمد بنيس، الشعر العربي الحديث : بنياته وإبدلاتها، دار توبقال للنشر

أخرى مقاصده التي يصدر عنها إضماراً أو تصريحا في سياق كتابته لنص بعينه.

#### 2.0 . نظرية الاستعارة

لقد استازم منا هيكل البحث المرتكز أساسا على التحليل النصي، التوقف عند نظريات الاستعارة المتموضعة بين تصورين: الأول كلامسيكي، يصود أصله إلى أرسطو رتابعيه والثاني معرفي مرتبط بكيفية إعادة بناء موضوع الاستعارة في العلوم المعاصرة وجعلها أكثر إجرائية في تحليل الخطاب.

كان السؤال الأولى الذي بدا لي ملائما في مقاربة موضوع من هذا القبيل هو: كيف يبنى الخطاب استعاريا، وكيف تساهم الاستعارة في بناء المعنى والمتخيل؟ تطلبت الإجابة عن هذا السؤال وتفكيك عناصره سفرا طويلا بين مختلف النظريات المهشمة بالموضوع، حيث كانت الفرضية الكبرى، التي حاول العمل تأكيدها، متمثلة في كون الاستعارة ليست حلية نزين بها الكلام ونتمق بها الشعر، يل هي على حد تعبير لايكوف وجونسون حاضرة في الحياة اليومية، ليس فقط داخل اللغة بل أيضا داخل الفكر والعمل وانظام التصوري الذي يسعفنا على التفكير والعمل ذو طبيعة استعارية اساسا.

إن الملامح الأولى لهنذا التصبور بدأت مع نقاد وفلاسفة مرموقين على راسهم ريتشاردز في كتابه فلسفة البلاغة (ق) فهو يرى أن الاستعارة في تاريخ البلاغة، عولجت كلعب بالألفاظ واعتبرت جمالا وزخرفة أو قوة إضافية للغة وليست الشكل المكون لها. وكمثال على ذلك الفرضية الأرسطية التي تنظر إلى الاستعارة باعتبارها شيئا خاصا واستثنائيا في الاستعمال اللغوي، أي أنها انحراف عن النمط الاعتيادي للاستعمال بدلا من أن تكون المبدأ الحاضر في نشاط اللغة الحر. هذه الافتراضات حسب ريتشاردز فاسدة. ومقتضى فسادها أننا نعيش ونتكلم من خلال رؤيتنا للتشابهات، ولولاها لما قيض لنا أن نبقى، رغم أن بعض الناس قد يمتلكون مقدرة على رؤية المتشابهات أكثر من الآخرين.

عرفت أفكار ريتشاردز هاته انتشارا واسعا داخل أبحاث حاولت أن تنظر إلى الاستعارة وإلى تاريخها من منظور مغاير. غير أن صدور الكتاب المشترك للايكوف وجونسون الاستعارات التي نحيا بها، كان حاسما في إعطاء منظور شبه قطائمي لنظرية الاستعارة. يتاسس هذا الطرح الجديد على أنقاض اعتقاد داخل الثقافات السائدة لا يخرج عن أحد أمرين: أولهما الاعتقاد في حقيقة مطلقة، وهو طرح أسطورة النزعة الموضوعية؛ وثانيهما إيداع العالم بالصورة التي يرتضيها الفرد، وهو طرح أسطورة النزعة الذاتية. يضع

LA.Richards, The philosophy of Rhetoric, Oxford University press, 1936.(8

المؤلفان في مقابل هذين الاعتقادين طرحا جشطالتيا معرفيا هو التركيب التجريباني -experien المؤلفان في مقابل هذا الطرح تكون الاستعارة:

 أ. جامعة بين العقل والخيال، ذلك أن العقل يستدعي الصياغة المقولية والاستدلالية والاستلزام فيما الخيال يستلزم من بين مظاهره العديدة ضبط شيء في ارتباط مع شيء آخر، وهو ماسمياه بالفكر الاستعاري.

ب. عقلانية تخيلية، فبما أن مقولات تفكيرنا اليومي استعارية بشكل واسع، وبما أن تعقلنا البومي يستخدم الاستلزامات والاستدلالات الاستعارية، فإن العقلانية العادية هي بالتالي تخيلية في طبيعتها. وبما أن فهمنا للاستعارات الشعرية يتم انطلاقا من استلزامات واستدلالات استعارية فإن نتاجات الخيال الشعري هي لنفس السبب في جزء منها ذات طبيعة استعارية.

تعد الاستعارة إحدى الوسائل الاكثر اهمية في محاولة فهم جزئي لما لا يمكن فهمه كليا مثل أحاسيسنا وتجاربنا الجمالية وممارستنا الاخلاقية ووعينا الروحي. وتتركز الاستنتاجات الاولية التي يمكن استخلاصها من هذا الطرح فيما يلي :

أ. الحقيقة مرتبطة بالفهم. فليست هناك وجهة نظر مطلقة يمكن من خلالها صياغة حقائق مطلقة وموضوعية حول العالم. لا ينبغي الاستنتاج هنا أنه لا توجد حقائق، بل فقط إن الحقيقة مرتبطة بنسقنا التصوري المؤسس على تجاربنا وتفاعلنا اليومي مع باقي أعضاء ثقافتنا ومع محيطاتنا الفيزيائية والثقافية (٥٠٠)

ب الاستعارات الجديدة قادرة على إنتاج فهم جديد للاشياء وبالتالي على إنتاج
 أشكال جديدة للواقع، وهذا ما يبدو بديهيا في حالة الاستعارة الشعرية.

لم يكن بإمكان هذا العمل أن يستقيم في طرح فرضيات التصور المعرفي للاستعارة ثم ينتقل إلى تقصي دورها في بناء الخطاب الشعري دون العودة المتفحصة للتصور الكلاسيكي للاستعارة ومدى هيمنته على كل التفكير البلاغي وصولا إلى الازمنة المعاصرة. لذلك كان لزاما التوقف عند أرسطو وقفة تعيد تركيب النموذج التقليدي وتحدد مدى انتشاريته وأهميته من جهة، ومدى محدوديته أمام العلوم المعاصرة من جهة أخرى، حتى يتسنى بسط معالم النموذج الجديد الذي تستعيد بموجبه الاستعارة وضعها كاداة للابتكار وبناء المتخيل. وهو الوضع الذي يمكن من تحليل الاستعارة الشعرية في إطار عمودي لا أفقي، شمولي لا جزئي، ابتداعي لا أنتاعي وتمثيلي Allégorique لا تماثلي.

9) لايكوف وجونسون، مرجع مذكور : مر 193. 10) نفسه، مر 229.

### 1.2.0 التصور الأرسطي

يقول أورطوني: «ينبغي على أية دراسة جدية للاستعارة أن تبدأ بأرسطو الذي يدرس علاقة الاستعارة باللغة وغرضها التواصلي. إن نقاشه لهذه القضايا في كتابه البلاغة والشعوية ظل مؤثرا إلى يومنا هذا الانا)

تأسيسا على هذا القول، عالجت موضوع الاستعارة داخل السياق العام لفلسفة ارسطو، وخلصت إلى انه رغم ما لارسطو من أفضال في إقامة الاوضاع الجنيئية للتفكير اللغوي فإن نسقه ظل قاصرا في تامله للعديد من القضايا البلاغية (ومنها موضوع الاستعارة)، ومنحصرا داخل تموذج وضعي سكوني افقدها حيويتها اللازمة وذلك حين ظل وفيا لمناخه الميتافيزقي في تلك الفترة من الزمن دون أن تخلو أفكاره من حدوس وإشراقات معرفية قامت عليها فيما بعد أنساق نظرية جادة. ولان الفلسفة الارسطية تحكمت في كل تاريخ الفكر البلاغي تقريبا فإن النظرية الكلاسيكية قاربت الاستعارة من منظور تجزيئي ولم تعالج الإمكانيات العميقة لمفهوم القياس الذي يتحكم عضويا في عملية الإنتاج الاستعاري مسواء داخل الخطاب العادي أو الخطاب الفني، دون أن ننسى أن هذا النسق ارتبط بنظام انطولوجي طابق بين مقولات اللغة ومقولات الوجود مما أوقع كل المهتمين بحقل البلاغة الاستعارة في فغ التبعية وكثرة التقسيمات.

#### 1.1.2.0 . الاستعارة

اجمعت القواميس التقليدية على تمط موحد من التعريف الذي جاء فيه أن والاستعارة تحويل اسم شيء إلى شيء آخر بواسطة القياس». وهو تعريف ينتهي إلى اعتبار المجازات عمليات لفظية منعزلة عن التحليل السياقي وإلى عدم التمبيز بين العمليات التركيبية والعمليات الدلالية وإلى اختزال الاستعارة إلى مجاز انتزاع أو قفز. لقد ناقش أمبرطو إيكو هذه القضايا باستفاضة في كتاب السيميائيات وفلسفة اللغة(11)، منصفا أرسطو من جهة، لأن تعريفه للاستعارة ظل مؤثرا في وضعها الأساسي كاستدلال قياسي ولأن الاستعارة التناسبية في تقسيمه الرباعي. ذات اهمية بالغة في الاستدلال على العناصر الغائبة؛ ومنتقدا من جهة أخرى، لأن تصور أرسطو ظل محدودا يحتاج إلى توسيع وتتميم.

#### 2.1.2.0 القياس

قامت النظرية الكلاسيكية للاستعارة على منظور قياسي ذلك أن أهم تعريف يبسطه أرسطوكحد تجنيسي عام يربط في مستواه الرابع بين الاستعارة و القياس على اساس رابط التناسب: نسبة أ إلى ب كنسبة ج إلى د. وقد ظلت هذه النظرية محدودة لانها:

A.Ortony, Metaphor and Thought, Cambridge university press, 1979, p.3 (11

U.Esco. Semiotic and philosophy of language, Macmilan, 1984. (12

. فسرت العديد من علاقات المعنى لكنها لم تفسر نسقيا القياس والاستعارة.

. اهتمت بالعلاقات الاشتقاقية للمعنى وبالإرغامات المتافيزيقية دون أن تنتبه إلى حضور أكثر المفاهيم شمولية في تحديد القياس أي التفارق الذي يبدو وضعه مركزيا في فهم اشتغال الآلية القياسية التي يقوم منطق تحريكها للغات الطبيعية على سيرورتي الجمع والتغريق والمماثلة والمخالفة، ذلك أن معرفتنا بالأشياء وبتشعباتها وبعلاقاتها تحصل بهذه الآلية.

. أغفلت كون القياس حتمية تقود اشتغال الخطاب الطبيعي ونموه وتطور قواميسه وأشكال إدراكاته للعالم.

### 3.1.2.0 الاستعارة ومسألة الوجود

تركت النظرية الارسطية تأثيرات على تاريخ الفكر الغربي والعربي اللاحق. ويتمثل احد جوانبها في تصوره الأنطولوجي لمسألة الكائن. ولهذا الأمر جانبان: الأول لغوي والثاني انطولوجي.

ـ الجانب اللغوي

اشتغل النسق الأرسطي على اللغة من خلال تشكل ثلاثي :

مبدأ التطابق أو الهوية ؛ (أ) هو (أ)

مبدأ التناقض : (أ) ليس لا (أ)

ميداً الشالث المرفوع : ليس هناك وسط ثالث بين (١) ولا (١) فـإمـا أن يكون (١) مطابقاً لذاته أو أن يختلف عما ليس (١).

بمقتضى هذا التقسيم يكون العالم ثابتا حسب ارسطو وتكون دلالاته ايضا ثابتة. وبالتالي فإن بنية اللغة تعبر عن عالم مغلق جامد غير دينامي، في حين أن هناك إمكانيات للتعبير اللغوي تعكس العالم باعتباره فضاء دلاليا يعيش الفرد داخله. ربما تسمح بنية اللغة هاته بإنشاء أشكال استعارية ولكنها أشكال قالبية ميتة لا يراعى فيها وضع الاستعارة كوسيلة للإدراك وسيرورة ابتداعية تعكس تفاعل الإنسان مع محيطه. وحين نتأمل البنية الثلاثية يتبين أن الاستعارات تندرج ضمن خانة التطابق، حيث العلاقة لا يحكمها الابتكار والتفاعل . وفي الوقت الذي نجد أرسطو ينفي الثالث ويرفعه، تناسس البدائل المعرفية على ضرورة مراعاة العنصر الثالث باعتباره شكلا تنسيبيا للغة في عكسها للعالم لانها متعلقة بالوضع الثقافي المتكلم وليست مسألة نهائية.

#### . الجانب الأنطولوجي

اقتطعت الانطولوجيا لنفسها دور مقاربة لسانية للكينونة، تسعى إلى جعل الخطاب كاثنا مقايسا في بنيته للوجود الذي ترشح نفسها لدراسة مسنداته الجوهرية. والحال أن

الخطاب والوجود يتعارضان، حيث إن القواعد التي تحكم الدلائل اللسانية مغايرة تماما لتلك التي تحدد الموضوعات داخل الوجود. فلكل واحدة نسقها الخاص، وهما لا يرتبطان إلا في السياق الذي تكون فيه اللغة جهازا يقوم بتنقيل نظام الوجود إلى نظام فكر ودلالة. بهذا المعنى لا تنقل اللغة الواقع إلا تصوريا، أي أن العلاقة ليست انعكاسية تطابقية، بل هي بالاحرى استعارية تحكمها البنيات التصورية للمتكلم وتاويله للعالم الخارجي حسب نسق المعتقدات الثقافية والفردية والبيئية التي تختزنها ذاكرته.

#### 4.1.2.0 هيمنة مفهوم القاموس

داخل التحديدات الأرسطية تسهل ملاحظة خلفية القاموس القائمة على أحادية المعنى وخلفية الشجرة الفورفورية القائمة على التفريع. والحال أنه داخل أنساق لفوية اتفاقية عادية نلاحظ قصور بنية التحديد بواسطة القاموس، فكيف إذا تم الانتقال إلى أنساق أكثر تعقيدا (حكائية أو شعرية) يفترض في مقاربتها اللجوء إلى نماذج تأويلية موسوعية متماسكة، تراعي اقتضاءات النص وتحيينات القراءة من أجل فك التباسات النص القائمة على مقصديات مضمرة وعلى تفاعلات سياقية مبنية.

اقتضى هذا التصور تبغير الاستعارة على الاسم أو الكلمة فأهمل بذلك التحليل الشمولي داخل بنية كلية، وأهمل دور السياق في استخلاص المعاني وبنائها. وهي العناصر الضرورية للتحليل النصي الذي يفترض حضور الاستعارة وانتشارها داخل نسيج الخطاب باجمعه. بهذا الوضع ظل النسق مقتصرا على التحديدات المعجمية التي لا تستطيع مراعاة نمو المعاني في الألفاظ وتجددها وغموضها داخل نص شعري، ومرونة اللغة وقابليتها للثراء والتطور، وبالتالي فهو لم يعتبر سياق الخطاب والدلالة الإيحاثية التي تنتجها المتوالية الكلامية في قصيدة أو حكاية، وهي تخص أساسا، مقاصد المتكلم ومقتضيات النص وبنية المتخيل التي يبدعها تلاحم الاستعارات والرموز وتراكبها، مما يخلق سياقا تاويليا متفردا يختص به نص دون غيره. يندرج كل هذا ضمن طاقة ابتكارية يفتقدها النسق المذكور فتؤثر سلبا على حبوية المفردات. إذ أن إقفال مجال توظيف الالفاظ وتفجير قدراتها الإبداعية والتخيلية يجمد معانيها ويفقدها ماءها وقابليتها للثراء والتجدد.

رغم كل المزالق المذكورة، ظل أرسطو أقل أرسطية من تابعيه وظل نسقه متضمنا لخفايا ثبين كيف كانت للرجل حدوس معرفية مضادة لعقلانيته. لقد وفر أرسطو للوظيفة المعرفية عمادا مضيئا في الوقت الذي أسندها فيه إلى المحاكاة، ذلك أن الاستعارة كما يقول بول ريكو: «إذا كانت محاكاة فإنها لا يمكن أن تكون لعبة مجانية». وقد أشار كتاب البلاغة إلى هذه القضايا بشكل جلي، رغم أنها بقيت مستترة بسبب المناخ العام الذي وجد

فيه الكتاب. فالاستعارة الاكثر جودة هي تلك التي تمثل الاشياء في حركيتها، والمعرفة الاستمارية هي معرفة لدينامية الواقع.

### 2.2.0. الاستعارة والنظرية المعرفية

كانت الخلاصة الطبيعية هي استحالة المقاربة النصية للاستعارة انطلاقا من البلاغة الأرسطية بسبب المناخ الوضعي التجزيئي الذي وجدت فيه. على هذا الأساس صار لزاما بناء تموذج معرفي وقرته الأبحاث المعاصرة التي تنفست داخل مناخ علمي ابستمولوجي بسمح بتحاقل العلوم وتحاورها ويعيد للاستعارة قوتها داخل المتخيل العام للنص.

كان هذا الأمر موجها للبحث في اتجاهات ثلاثة :

1 - التمثيل الموسوعي وتداولية الاستمارة، مقابل محدودية القاموس.

 2. تصور المقولات من خلال المشابهة العائلية، مقابل استقلال المقولات وسكونية اللغة.

3. بناء نموذج معرفي للاستعارة من خلال مفاهيم الانسجام والمتخيل والترابط، مقابل
 التصور التقليدي الذي يختزلها إلى نموذج لتحويل ونقل المعنى وتجميل الكلام.

#### 1.2.2.0 . نظرية الموسوعة

يقول أمبرطو إيكو: وإن النص آلة كسولة يتم تنشيطها من طرف القارئ وتفرض عليه عملا تعاونيا عنيدا من أجل ملء فضاءات اللامقول أو المقول سلغا الماه. ويكون اللجوء إلى الموسوعة هنا لجوء إلى ذاكرة جماعية مفترضة من قبل التحليل حيث توجد مختلف الاقوال والمعارف التي تنتشر في سياق ثقافي واجتماعي معين.

تساهم الموسوعة بشكل فعال في حل إشكال القراءة ومد جسور التواصل بين دراسة اللغة باعتبارها نسقا مبنيا يسبق الترهينات الخطابية ودراسة الخطابات والنصوص باعتبارها نتاجا للغة متكلمة سلفا. تقف خلف نظرية الموسوعة مفاهيم عديدة مثل: التداول، والتواصل، والمجال الإحالي للقارئ، والقراءة المتعددة الابعاد والقيم، انطلاقا من مراعاة السياق والمساق واز دواجية المعنى وتقاطع المماثلة والمخالفة. وتندرج الاستعارة داخل هذا التصور ضمن نسق تداولي تواصلي تتحدد فيه قيمتها انطلاقا من الترابط بين درجة المشابهة ومقبولية الاستعارة وهو تصور مضاد للطرح الكلاسيكي الذي ينظر إليها كفعل انزياح وخرق لمبدأ التواصل. وهو طرح يفشل في تأسيس الرابط الاستعاري حين تكون درجة المشابهة ضعيفة بين المناصر أو تكون قابلية إدراكها صعبة محتاجة إلى جهد تأويلي إضافي.

### 2.2.2.0 . الصياغة المقولية والمشابهة العاتلية

لقد مكنتنا هذه النظرية من إعادة النظر في تحديد المعنى المعجمي (14 على اسساس المشابهة العائلية، وهو مفهوم يسعى إلى تحليل المقولات انطلاقا من تداخل الحدود وليس استقلالها. ذلك أن الخطاب الشعري مثلا خطاب متداخل البنيات والاطر، فإذا ما نظرنا إلى بنياته مستقلة، يعسر كشف الرؤية العميقة للمتخيل؛ أما إذا انطلقنا من أن اللغة تقوم أساسا على التباسية الخطاب وازدواجية المعنى فإننا تتمكن من تفسير عناصر هذا الالتباس.

ويسمح هذا التصور إذن، بالانتقال من التحليل الذري الجملي إلى تحليل النص شموليا وانطلاقا من كون المقولات من خلق الإنسان وليست موجودة في الطبيعة قبليا كماهو الاعتقاد السائد. وهو أمر يتفهم عمق الابتكارات الفنية وعلى راسها قوة الشمر.

### 3.2.2.0 نظرية التفاعل والانسجام الاستعاري

لقد قامت الاعمال التي تقف وراء هذه النظرية، ذات الجذور الجشطالتية، بتبيان قصور النموذج القائم على خلفيات وضعية، أساسها التطابق بين اللغة والعالم. وهي أعمال قدمت حلولا أساسها التفاعل الجسدي والبيئي والثقافي بين الإنسان وعالمه في تمثل اللغة وإبداعاتها المختلفة، وفي إدراك ديناميكية الواقع والبحث عن تحقيق الانسجام فيما يبدو متناقضا ظاهريا.

### 3.0 المقاربة النصية : الاستعارة والبناء 1,3.0 . الاستعارة والوظيفة

يتجه عملنا في هذا المستوى من البحث إلى دراسة الاستعارة الشعرية في نماذج محددة من الشعر المعاصر، ومحاولة الكشف داخلها عن الكيفية التي يبني بها كل نموذج تصوره لوظيفة الاستعارة وكيفية تشكيله لها، وفي مدى مساهمتها في بناء العالم الكلي والتخيلي للقضيدة.

نقول هذا من منطلق أن وظيفة الاستعارة ليست تجميلية، بل جمالية ومعرفية تحقق الثرابط بين العناصر النصبة المؤتلفة في سياق تسلسلي معين (وظيفة الاستعارة المرشحة والمسميل Allegory)، وتحقق الانسجام بين العناصر المتباعدة فترفع التناقض الظاهر بينها (وظيفة الاستدلال بالغياب والتعدية والمشابهة العائلية)، وتحقق ما يسميه لايكوف وجونسون بابداع المشابهة، أي قدرة الاستعارات على خلق معاني ومفاهيم وعلاقات جديدة داخل اللغة، وبين اللغة والعالم (بماهي وظيفة معرفية تخلق حقائق جديدة وتوسع

G.Kleiber, La sémantique du prototype, entégorie et sens texteal, Ed. P.U.F. Paris 1990/14

المجال الدلالي لاشتغال اللغة والفكر ونموهما)؛ وتسمح بتعدد التآويل انطلاقا من تعدد التشاكلات البلاغية والدلالية التي يتضمنها النص (وظيغة موسوعية تحرك السجل الثقافي والموسوعي للقارئ وتتطلب منه عملا تعاونيا). ورغم أن الاستعارة تمثل بقوة القاعدة الأساسية لتشكل الخطاب، فإن قوة النص تظل كامنة في قدرته على اختراق الاستعارة نفسها والسفر في عمق المتخيل الذي ينفلت من قوالب المعنى الجاهزة والتصورات العتيقة للشعر والشعرية. وهذا ما لاحظناه بعمق ونحن نحاور وننصت لنبض النصوص، التي اخترناها موضوعا للتحليل، حيث تمثلت خصوصياتها وعراقتها وتفردها في استعادة لحظات قوية من التاريخ الإنساني، وفي اختراق الابعاد الجغرافية للفكم والغوص في كيمياء التجربة الشعرية المتنوعة، ومحاورة الأسطورة والغلسفة والسلطة والمجتمع، فكان النص إبداعا للصورة وتوسيعا للمعنى وطلاقا للموروث الشعري في الرؤية والبناء.

#### 2.3.0 الاختيار

وجهتنا الخلفية النظرية والمنهجية لعملنا نحو اختيار شاعرين هما محمد بنيس وقاسم حداد، وحصرنا دراسة الاستعارة في شعرهما في مستويين اثنين :

#### 1.2.3.0 . مستوى القصيدة

خصصنا له الفصل الثالث من هذا العمل حيث ركزنا على مسألة التعالق الاستعاري والتفاعل بين عناصر النص، وبناء المعنى من خلال تحليل أوضاع التشاكل وتعدد التشاكل والمقومات السياقية. وقد انجزنا هذا الجانب من خلال قصيدتين هما: مستحيل (15) لحمد بنيس وشعر اع<sup>(16)</sup> لقاسم حداد .

كان هدفنا من التركيز على قصيدة واحدة لكل شاعر، تشخيص الكيفية التي تشتغل بها الاستعارة وتنمو وتحقق انسجام النص وتعالقه داخل مجال خطابي ذي فضاء محدد. وقد بينا كيف يمكن للنص أن يبدع استعاراته التصورية الخالصة ويؤسس انظمة دلالية جديدة في علاقة الكلمات بعضها ببعض وفي طبيعة التخييل القاثم على التحويل والتشخيص والمبالغة وبناء المفهوم الشعري غير المسبوق.

### 2.2.3.0 مستوى العمل الشعري

خصصنا له الفصل الرابع من هذا العمل، فكان تركيزنا على البنية الموسعة والمركبة للكتابة الشعرية ولاشتغال الاستعارة داخلها. وقد وقع اختيارنا على عملين هما كستساب الحسب (١٦) لحمد بنيس وأخبار مجنون ليلي (١٥) لقاسم حداد، اللذين يتناولان شعريا مفهوم

<sup>15)</sup> محمد بنيس، همة الفراغ، دار توبقال للنشر 1992. 16) قاسم حداد، قبر قاسم يسبقه فهرس المكابدات تليه جنة الأخطاء، الكلمة للنشر والتوزيع، 1997. 17) محمد بنيس، الأعمال الشعرية، ج11، دار توبقال للنشر/المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2002. 18) قاسم حداد، أخبار مجنون ليلي، الكلمة للنشر والنوزيع، 1996.

«الحب» من وجهة يتقاطع فيها المتخيل والتاريخ والخبر والأسطورة وراهنية الواقع، ويحاوران نصوصا مركزية في التراث الشعري والنثري العربيين (ابن حزم والنفزاوي والاصبهاني والسراج وابن أبي حجلة بالنسبة لمحمد بنيس، وقيس بن الملوح والاصبهاني بالنسبة لقاسم حداد).

اعتبرنا في هذا المستوى من التحليل أن وظيفة الاستعارة اساسية في بناء هيكل النص وتحقيق انسجامه، فاعتمدنا تتبع عملها داخل المقاطع والجمل والكلمات محاولين إقامة جسور لتآلف المعاني من خلال صباغة استعارات تصورية مرتبطة بطبيعة تشكل الصورة في النص وتناسلها إلى صور فرعية ذات إيحاءات موضوعاتية شديدة الفرادة من الوجهة البلاغية والاستعارية الخالصة، ثم من خلال إقامة جسر للمشابهة والتقاطع بين مختلف هذه الاستعارات التصورية. وكان دليلنا في هذا الامر نظرية المشابهة العائلية التي تفترض تقاطعا ضروريا لمعاني اللغة الشعرية رغم تناقضها أو تعارضها أو تباينها، مما يجعل النص كلا ذا معنى ورسالة.

لقد اكتشفنا في كل نص من النصين خصوبة لغوية وبلاغية وأسلوبية وبنائية ورؤية عميقة الجذور، تستجيب لخصوصية كل شاعر في إقامة صرحه الشعري حسب ما يلائم مقاصده وتصوره لبنية الشعر ووظيفته. وقد وجدنا أن هناك تقاطعات في الرؤية وفي استراتيجية العمل وخلفية التداخل النصي. وهو ما يحيل على المشترك الإنساني وعنصر المجايلة. على أنه لابد من الإشارة إلى أن كتاب الحب لحمد بنيس كان أسبق زمنيا في الكتابة والصدور من ديوان أخبيار مجنون ليلي لقاسم حداد وهو الامر الذي سنحلل ظروفه وتفاصيله في بداية الفصل الرابع من هذه الدراسة. وجدنا كذلك اختلافات مرتبطة بالمرجعية الثقافية التي توجه عمل كل شاعر، ومرتبطة بتصوره لبناء العمل فقد اعتمد محمد بنيس استراتيجية الكتاب ذات الخصوصية البنائية في التقسيم والتوزيع والترتيب لفصوله وأبوابه بينما اعتمد قاسم حداد استراتيجية النص المفتوح المسترسل الذي أقام فيه توازيات على فضاء الصفحة بين نصوصه ونصوص المجنون، أبرزت خلفية التداخل النصي وعمل الاستعارة في تشخيص عناصر التآلف وعناصر التباين بينهما.

لقد كان للاستعارة الآثر البليغ في بناء عالم المعنى في النصين وفي توسيع هذا العالم وفي خلق مشابهات جديدة بين أوضاعه، مما جعلنا نعمق اعتقادنا في فعاليتها وجدواها باعتبار أنها و لا ترتبط باللغة أو بالالفاظ ، فقط، «فسيرورات الفكر البشري هي التي تعد استعارية في جزء كبير منها... والاستعارات في اللغة ليست محكنة إلا لان هناك استعارات في النسق التصوري لكل منا (19). ومن ثم فإن الاستعارة لا تزين المعنى بل إننا نحيا بها.

19) لايكوف وجـونسـون، الاستعارات التي نحيا بها، ترجمة عبد الجيد جحفة، دار توبقال للنشر، 1996، ص23.

### 3.3.0 . البناء والغموض

كانت مسألة الغموض في الشعرية العربية القديمة قابلة للمعالجة بسبب طبيعة العلاقة الدلالية التي كانت تبنيها اللغة بالمرجع فتربط قوة النص بشفافية الصورة وتحميد التشبيه البيلغ والاستعارة القريبة، وبسبب البناء العمودي للقصيدة وبناء البيت داخلها. إلا أن هذه المسالة العميقة اتخذت منحى آخر مع تطور هذه الشعرية وصولا إلى القصيدة المعاصرة. وفمنذ أن تخلت كتابة الشعر عن استعمال البيت وأهملت فن القول المقفى، أصبح الشعر عصيا على القراءة أي أصبح حميا غامضا وغير مشجع... وتلك وظيفته لا خصيصة كتابته، صعب أي أنه يتعذر على الإدراك دفعة واحدة وهو ما يميزه عن التواصل المبتذل ويحدد طبيعة التبادل أتي يقيمها. صعب لان من بين مهامه استثمار جيمع مصادر اللغة، أكانت معجمية أم مركبية. فالكلمات هي المكان الذي تراكمت فيه طيلة قرون مكتسبات المعنى ... إن الكلمة أرض موسومة بالمسالك المتقاطعة، المتباعدة، كل منها عن غيرها أو المتداخلة ببعضها البعض، أرض موسومة بالمسالك المتقاطعة، المتباعدة، كل منها عن غيرها أو المتداخلة ببعضها البعض،

لقد بينت لنا النصوص الشعرية، التي حللناها كيف تتعالق مسالتا الغموض (التي يحكمها اشتغال الاستعارة) وبناء البيت داخل القصيدة أو العمل. فالبيت في القصيدة مثل شبه قطيعة إن لم تكن قطيعة نهائية عما كانت عليه القصيدة القديمة أو التقليدية في الشعر الحديث، أو حتى في جزء من القصيدة المعاصرة. وهو بذلك يؤسس لمفامرة مثيرة في هدم البناء التقليدي بالتوازي مع تشكيل صورة جديدة للمعنى وللثقافة والتفافة بغموض يستوجب حفرا في عمق تشكيل اللغة وفي عمق تصور الشاعر وارتباطه بها وبالكون الدلالي من حوله.

كان رهان القراءة الاستعارية، في هذا السياق، متمثلا في تتبعها لكيفية انبثاق المعنى داخل الغموض نفسه. ولم يكن هذا الامر يسيرا، خصوصا إذا علمنا أن الكلمة ومعها البيت والقصيدة بأتمها حاملة لذاكرة دلالية جذورها في التاريخ وفروعها في المستقبل، وبالتالي يتعذر محاصرة تشعباتها بل ينبغي الإنصات العميق إلى اللامقول والملتوي والمضمر والملتبس والمسافر في منعرجات المعنى.

وقد جعلنتا هذه النصوص ندرك أن القصيدة العربية المعاصرة، وهي تعانق مغامرة بناء الشكل بكامل وعيها، تؤكد أن ولوج أفق الحداثة لا يستقيم بدون إقامة تغايرات عميقة في الشكل والمفهوم مع التاريخ الطويل للكلمة وللشعر من غير بتر لجذور التواصل، ومن ثمة محاورة التراث وأساطيره ومعانيه معيدة استنباتها في النص. كما أسعفتنا قوة الدلالة

20) جمال الدين ابن الشيخ، وضباب يحرك صخرة البحر (عن الغموض في الشعر)، كلمات ع. 11/10 ـ 1989، ص. 488.

والتواءاتها داخل البناء النصي في محاورة النصوص من داخلها حيث لا تنفصل نظرية الشعر عن أوضاعه البنائية. وتبقى الادوات المنهجية، الأصيل منها والدخيل، متغيرات في الفكر والزمن، تدعم قراءة النص من الداخل وتسهم في ترسيع خطاب استدلالي تحكمه قوانين العلم.

وختاما ما كان لهذه الدراسة أن تستقيم في صيغتها هاته لولا الدعم والتوجيه والتقويم والمحاورة التي حظيت بها من قبل أساتذة أجلاء وأصدقاء أوفياء أخص منهم بالذكر، د. محمد بنيس ود. عبد الجليل ناظم ود. محمد مفتاح وذ. سعيد بليماني الحصيني وذ. محمد الوهابي، فلهم جميعا جزيل شكري وعرفاني وخالص محبتي.

# الباب الأول نطرية الاستعمارة

### الفصل الأول

### الاستعارة والنسق الأرسطي

لا أعتقد أننا نستطيع تمثل الفلسفة الأولى لأرسطو دون الانطلاق من تأكيده على أن الكائن يعبر عن نفسه بطريقة متعددة وليس هناك تحديد أفضل للكائن إلا كونه ما تقوله اللغة بشكل متعدد.

أمبرطو إيكو السيميائيات وفلسفة اللغة

منذ عصر الإغريق كان في الثقافة الغربية توتر بين الصدق من جهة، والفن من جهة أخرى. وكان ينظر إلى الفن باعتباره إبهاما وتحيزا، ويرتبط عبر الشعر والمسرح بفن الإقناع الخطابي. وقد نظر أفلاطون إلى الشعر والبلاغة بارتباب، وطرد الشعر من جمهوريته المثالية لأنه لا يحمل في ذاته أي صدق، وقد بين أفلاطون، بنهجه لاسلوب الإقناع، أن الصدق مطلق، وأن الفن ليس سوى إيهام، وذلك باعتماده على أداة بلاغية قوية، وهي قصة الكهف. وقد سادت استعارات أفلاطون في الفلسفة الغربية حتى أيامنا هاته، إذ أعطت تعبيرا دقيقا وأنيقا على طرحه الذي يقول إن الصدق مطلق. أما أرسطو فاعتبر أن للشعر قيمة إيجابية : «إنه لشيء مهم حقا أن نستعمل بشكل كاف الأشكال الشعرية، إلا أن الأهم بكثير هو معرفة صنع الاستعارات. وكتاب الشعرة، فالألفاظ جديد وقت البلاغة ».

لايكوف وجونسون ا**لاسعا**را**ت التي نحيا بها** 

### 1.1 . أرسطو والاستعارة

قد يتبادر إلى ذهن المتفحص لمكونات النسق الارسطي الفلسفي، آنه بالإمكان تجريد المفاهيم المراد بحثها وتقصيها باستقلال عن الخلفيات المتحكمة في بناء هذا النسق، ودون السعي إلى إمساك ذلك الخيط الذي يحرك النظرية الارسطية في البيولوجيا واللغة والتأويل والشعرية والخطابة. والحال أن الأمر ليس كما يبدو لاول وهلة، ذلك أن شمولية الانشغالات الأرسطية الفلسفية ذات النشعبات المتعددة، تفرض بسط بعض المقدمات الأساسية، تختص بالتفكير الأرسطي بشكل عام من جهة، وترتبط بمجال بحثنا المتعلق بتصوره للغة، وتخصيصا بتصوره للاستعارة وحدودها، من جهة أخرى.

1. فلم يهتم أرسطو بعلوم الإنسان في ذاتها، بل تفحصها بعين البيولوجي الذي قام بدراسة مختلف فئات الحيوان من الفيلة إلى الإنسان وما يتعلق به()، حيث إن تأملات أرسطو في اللغة البشرية التي نجدها متضمئة في كتابه العبارة، تندرج ضمن هذا البرنامج الشاسع للبحث والتقصى.

2. وأول التمييزات التي قام بها أرسطو، في هذا السياق، تخص وضع الصوت والكلمة عند كل من الإنسان والحيوان. فالصوت نظام مشترك بين الكائنات يمكنه أن يعبر عن الألم أو الفرح حسب الشكل الذي يرد به، أما الكلمة فإنها تتيح تحديد ماهو مجد وما ليس كذلك، ماهو دقيق وماهو عكسه<sup>(2)</sup>. هذا التمييز جعل أرسطو يستنتج أن اللغة المتكلمة قبل أن تصير مكتوبة، تتضمن فئتين من الدلائل صوتية وخطية، إلا أن هذه الأخيرة ليست إلا دلائل أولى. يقول أرسطو في كتابه العبارة: وإن الأصوات رموز للافكار والكتابات رموز للأصوات. الرموز المكتوبة والرموز المنطوقة هي ذاتها عند الجميع، والأفكار التي تكون الرموز عماثلة لها، هي التي تكون نفسها عند الجميع في المقام الأول هذه.

كما يميز أرسطو بين وظيفة التعبير كدليل على فكرة، ووظيفة الفكرة كدليل على شيء، وعلى كائن واقعي. إلا أن أزمة ارسطو في هذا الصدد هي انعدام التنوع الاصطلاحي لتعيين هذه الأشياء، وكون الاصطلاح الارسطي يفسر، حين يختص تعبير ما في الحالتين، بالإشارة إلى الدليل، دليل الفكرة في الحالة الأولى ودليل الكائن في الحالة الثانية (٩٠٠). وقسد خلقت هذا الأزمة على ما يبدو إمكانيتين أمام متلقي النسق الأرسطي: تخص الأولى انفتاح مجال التأويل أمام غياب الاصطلاح الدقيق المعين للمفهوم، مما سمح بتواجد متزامن لانساق

George Kalinowsky, Sémictique et philosophie, Ed. Hadés-benjamins, 1985, p24. (1

<sup>2)</sup> نفسه ص 23.

<sup>3)</sup> نفسه من 24.

<sup>4)</sup> نفسه ص 25 ،

أرسطية فرعية تقرأ النسق الأصلي حسب منظورها، وتخص الثانية إرجاء تأسيس الاصطلاح الدقيق إلى مدارس متأخرة حيث ثم الحديث عن الدلالة حين يكون التعبير دليلا على فكرة وعن التعين حين يكون التعبير دليلا على الكائن(5).

نشير إلى هذه التمييزات الاسطية لنبين في مستهل حديثنا، أفضال ارسطو في تأسيس الأوضاع الجنيئية الأولى للتفكير اللغوي داخل برنامج شمولي واضع رغم أن المسالة ليست إطلاقية الحكم، بل تحسب له من جهة مثلما تحسب عليه من جهة أخرى. وسوف نلاحظ هذه الازدواجية المتعارضة بتفصيل حين نبين محدودية هذا النسق في تأمله للعديد من الأوضاع البلاغية وحصره لها داخل سياق وضعي سكوني أفقدها الحيوية اللازمة وذلك حين ظل وفيا لمناخه الميتافيزيقي في تلك الفترة من الزمن. إنها وضعية تحكم فيها الزمن المعرفي دون أن تخلو من حدوس معرفية قامت عليها فيما بعد أنساق نظرية جادة.

وترتبط هذه الملاحظات السابقة بشكل خاص بتفكير أرسطو في الاستعارة داخل نسقه اللغوي العام، إذ حين يميز بين الدلالة والتعيين (دون أن يذكر الاصطلاح طبعا) فهو يميز بشكل ارتباطي بين المعنى والإحالة داخل الجملة الاستعارية. هذا الارتباط هو الذي قامت عليه النظرية الأرسطية في كليتها والتي تتلخص مقدماتها في كون تحليل الاستعارة تحليلا مرجعيا يعتمد على كشف أكبر عدد من المقومات المشتركة بين الموضوع والمحمول لإثبات تماثلها في العالم الخارجي. فليست وظبغة الكلام الاستعاري هنا أن يعيد تأسيس الموجود، بواسطة بنية تصورية عامة تنتج مفاهيم متعالقة يضمها مفهوم شمولي عام، بقدر ما يتعلق الأمر بتحليل ذري تجزيئي يقوم على تحديد المقومات الملاصقة المحايثة للمفهوم التي يستعلق الأمر بتحليل ذري تجزيئي يقوم على تحديد المقومات الملاصقة المحايثة للمفهوم التي تسند له دلالة من خلال مدى تطابقه مع مرجعه في الواقع.

وتتضمن المقدمات المذكورة هنا هدفا مزدوجا، فهي اولا تبيان مختصر لشساعة النسق الارسطي وترابط أجزائه داخل مبادئ وجودية ومعرفية ثابتة، وهي ثانيا تمهيد لما ستعرفه صفحاتنا القادمة من محاولة للتعرف على مكونات هذا النسق وكشف خلفياته من خلال الأدبيات التي عالجته باستفاضة داخل متونها. وهو ما سنسعى بعده إلى تبني خلفيات معرفية موسعة قاربت الاستعارة من منظور مختلف، فتركت لها من أرسطو تلك الثوابت الإنسانية المتعالية، وشيدت لها من علوم ومعارف آخرى نسقا يعالج الموضوع داخل بنية كلية، من خلال أوضاع نصية تمثيلية أكثر اتساعا وشمولية.

5) نفسه ص 25 .

### 2.1 . التعريفات الكبرى للاستعارة

على أية دراسة جدية للاستعارة أن تبدأ باعمال أرسطو الذي يدرس
 العلاقة العامة للاستعارة باللغة وغرضها التواصلي. إن نقاشه لهذه القضايا في
 كتاب والشعرية و وكتاب والبلاغة و ظل مؤثرا حتى يومنا هذا و.

### أرطوني الاستعارة والفكر

لم تنشأ معظم الأبحاث التي نظرت للاستعارة عبر التاريخ البلاغي خارج الرحم الارسطي، سواء كانت مقدماتها معتقدة أو منتقدة فقد كان للصوت البلاغي الأرسطي سلطة تحريك العجلة لفترة طويلة من الزمن الزمت الاختيارات البديلة الانطلاق من المقدمة الارسطية لبناء مقدمات أوسع وأشمل.

سنسمى في سياق حديثنا عن موقع الاستعارة ومفهومها داخل النسق الارسطي العام ان نضع اليد على :

أ. محدودية النظرية الكلاسيكية التي قاربت الاستعارة من منظور تجزيئي.

 قصور هذه النظرية في تصورها للقياس الذي يتحكم عضويا في عملية الانتاج الاستعارى.

3. ارتباط هذا النسق بنظام أنطولوجي طابق بين مقولات اللغة ومقولات الكائن، مما يتطلب وعبا تحليليا يراعي ويستشف خلفيات هذا الارتباط وحدوده وأبعاده السارية في تاريخ الفكرر الفلسفي والبلاغي اللاحق.

سنعالج في هذه الفقرة المستوى الأول فقص، تاركين مجال القياس ونظام الكائن إلى الفقرتين الثانية والثالثة هادفين من التفكيك بلوغ رؤية ارحب لمكونات النظرية الارسطية.

### 1.2.1. النظريات الكلاسيكية

اعتمدت اغلب النظريات الكلاسيكية التي عالجت موضوع الاستعارة على الإرث الارسطي المتضمن في كتابه السلاغة وفي متون آخرى، غير آن المفارقة التي ينبغي الابتداء بالإشارة إليها هي أن أكثر هذه النظريات مارست الاجترار المجحف لهذا الإرث ولم تنظر إلى أرسطو في شموليته، بل اهتمت فقط بالجانب التطبيقي السكولاتي في تعاريفه. ومن ثم أهملت حدوسه المعرفية التي، رغم أنها لم تغير الكثير من نسقه العام، إلا أنها كانت على الأقل حافزا لنظريات أخرى جادة على إعادة النظر في تصور أرسطو وفهمه بالشكل اللائق وبالتالي تجاوزه على أمس واضحة.

وقد خصص أمبرطو إيكو جزءاً هاما من فصل والاستعارة؛ في كتابه السيميائيات

وفلسفة اللغة (أ) لبيان هذه المغارقة من جهة، ولاحتواء التصور الأرسطي للاستعارة من جهة آخرى، سواء فيما يخص القضايا التي ينبغي تجاوزها داخل هذا التصور أو القضايا التي تترك لأرسطو حيزا كونيا، نظرا لكون الرجل قدم نسقا أمينا للمناخ الاعتقادي في عصره وهو إلى جانب ذلك ترك هامشا معرفيا إدراكها في تمثل المفهوم يثبت أنه كان أقل أرسطية من أثباعه ().

#### 2.2.1. التعريفات

لم تقدم هذه التعريفات إطاراً لاحتواء الاستعارة كمفهوم مركزي داخل النظر البلاغي للغة. عوض ذلك فقد أبائت عن قصورها في الإحاطة بصلب الموضوع وقدمت أتماطا متهافتة في مجملها حيث نجد في أغلب القواميس تعاريف شبه موحدة للاستعارة والكناية والجاز المرسل<sup>®</sup>.

فمن جهة الاستعارة، لا نعثر إلا على التعريف التالي والاستعارة تحويل اسم شيء إلى شيء آخر بواسطة القياس، وفي أحسن الأحوال لا نجد إلا تنميطا لمختلف أنواع الاستبدال: من الحي إلى اللاحي من اللاحي إلى اللاحي سواء بالمعنى الفيزيقي أو بالمعنى الأخلاقي أو حسب استبدالات منجزة على الاسم والفعل والنعت والمصدر (الا).

فضلا عن هذا الشكل الموحد للتعريف، يشير أمبرطو إيكو إلى وجود ارتباك في التحديدات التقليدية وتصورها لوضع المجاز المرسل والكناية وفي وظائفهما وهو تصور يعود إلى جذور اركيوليوجية خارج بلاغية. ((10) ويمكن إجمال الالتباسات والاخطاء التي وقعت فيها القواميس التقليدية، في نظر أمبرطو إيكو، فيما يلى:

- ـ عدها الجازات عمليات لفظية منعزلة ومنعها للتحليل السياقي.
- . إدراجها للتمييز بين المجاز المرسل والكناية عبر المقولة غير المحللة للمحتوى التصوري.
  - ـ عدم التمييز بين العمليات التركيبية والعمليات الدلالية.
    - . تحديدها للاستعارة كمجاز انتزاع أو قفز (H1) .

Umberto Eco, Semiotics and philosoby of lunguage, Macmilan 1984. (6

C. Saucet, La sémutique générale aujourd'hai , le courrier du livre 1987(7

8) أمبرطو إيكو. مرجع مذكور ص 89.

9) نفسه من 90.

01) الثال الذي يقدمه أمبرطو إيكو للإشارة إلى هذا الخلط نبسطه كالتالى: حين يتم تخصيص كون الجاز المرسل يقيم المستبدالات داخل المحتوى التصوري لعبارة ما في حين أن الكناية تتحرك خارج هذا المحتوى، فإنه لا يقهم لماذا تتحدد عبارات الحديد بالنسبة إلى السيف والارجوان من طرف فونطاني على أنها مجازات مرسلة للمادة بينما يتحدد العصو بالنسبة إلى الوظيفة (له أنف جيد الشم . إله أذن جيدة . السمع . ) على أنه حالة كناية ، كما لو أن صنع السيف من الحديد وارتباط السمع بالإذن لا ينتميان إلى نفس الطريقة التصورية في الإدراك ص 90 .

## 3.2.1. التحديد الأرسطي للاستعارة

يعرف ارسطو الاستعارة كالتالي: « تتحدد الاستعارة باعتبارها لجوءا إلى اسم نمط آخر، أو انتقالا إلى شيء عبر اسم يعين شيئا آخر وهي عملية يمكن إنجازها عبر انتقال من الجنس إلى النوع ومن النوع إلى النوع أو بواسطة القياس العلامية أجل المجنس إلى النوع أو بواسطة القياس العلامية ومن أجل توسيع الصورة التي نظر من خلالها أرسطو إلى الاستعارة، نورد التعريف برمته كما جاء في الترجمة العربية لكتاب فن الشعر: « والمجاز نقل اسم يدل على شيء إلى شيء آخر: والنقل يتم إما من جنس إلى نوع أو من نوع إلى جنس، أو من نوع إلى نوع أو بحسب التمشيل. وأعني بقولي: من جنس إلى نوع ما مثاله: « هنا توقفت سفينتي »، لان الإرساء ضرب من التوقف وأما من النوع إلى المجنس فمثاله: « أجل لقد قام أودوسوس بآلاف من الأعمال التوقف وأما من النوع إلى الجنس فمثاله: « أجل لقد قام أودوسوس بآلاف من الأعمال المجيدة» ، لان « آلاف » معناها « كثير » والشاعر استعملها مكان « كثير » ».

ومثال الجاز من النوع إلى النوع قوله: «انتزع الحياة بسيف من نحاس هو «عندما قطع بكاس متين من نحاس» لأن «انتزع» هاهنا معناها «قطع» وهقطع» معناها «انتزع»، وكلا القولين يدل على تصرم الأجل (الموت).

وأعني بقولي بحسب التمثيل، جميع الاحوال التي تكون فيها نسبة الحد الثاني إلى الحد الأول كنسبة الرابع إلى الثالث، لان الشاعر سيستعمل الرابع بدلا من الثاني والثاني بدلا من الرابع، وفي بعض الاحيان يضاف الحد الذي تتعلق به الكلمة المبدل بها المجاز. ولإيضاح عا أعني بالامثلة، أقول إن النسبة بين الكاس وديونوسوس هي نفس النسبة بين الترس وأوس؟ ولهذا يقول الشاعر عن الكأس وإنها ترس ديونوسوس، وعن الترس إنه لا كأس أرس، وكذلك: النسبة بين الشيخوخة والحياة هي بعينها النسبة بين العشية والنهار؛ ولهذا يقول الشاعر عن العشية ما قاله أنباذ قليس أنها لا شيخوخة النهار، وعن الشيخوخة أنها عشية المشاعر عن العشية ما قاله أنباذ قليس أنها لا شيخوخة النهار، وعن الشيخوخة أنها عشية الحياة أو غروب العيش. وفي بعض أحوال التمثيل لا يوجد اسم، ولكن يعبر عن النسبة، فمثلا لا نثر الحب يعبر عن النسبة، ومع ذلك فإن نسبة هذا الفعل إلى أشعة الشمس هي بعينها نسبة البذر إلى الحب، ولهذا يقال : لا تبذر نورا إلاهيا، ويمكن أيضا استعمال هذا الضرب من المجاز بطريقة أخرى: فبعد الدلالة على شيء باسم يدل على آخر، ننكر صفة من الصفات الخاصة بهذا الأخير؛ فمثلا الدلالة على شيء باسم يدل على آخر، ننكر صفة من الصفات الخاصة بهذا الأخير؛ فمثلا بدلا من أن نقول عن الترس إنه وكاس أرس، نقول عنه إنه كأس بلا خعره...(١٥).

12) تجد هذا التعريف في أغلب الأدبيات التي تحاور النظرية الأرسطية وقد اقتطفناه من أميرطو إيكو (1984). ص94. (3) أرسطو، فن الشعر، ترجمة عبد الرحمان بدوي، دار الثقافة، بيروت ص (59-58). وقد استعمل المترجم لفظ «مجازه للدلالة على «الاستعارة» ولفظ «التعثيل» للدلالة على «القياس» انظر أيضاً: Aristote, Rhétorique, livre de poche p.33

يحتل هذا التعريف مكانة أساسية في التفكير الأرسطي لسببين :

السبب الأول: لأن أرسطو لا يستعمل لفظ استعارة باعتباره مفهوما موازيا أو مستقلا عن مفاهيم أخرى بل بالأحرى باعتباره اصطلاحا تجنيسيا، حيث تكون التفريعات الاربعة الواردة في التعريف السالف أشكالا استعارية ذات تمط معين تسير صعدا نحو استعارة التناسب أو القياس، هذا مع العلم أن النمطين الأولين انفصلا عمليا عن سيرورة الاستعارة كنظام دلالي يقرب العناصر المتباعدة، وذلك بسبب ارتباطها بالفعل المجازي الذي يمكن أن ندعوه بالاستعارة القريبة أو المبتذلة.

السبب الثاني: لأن أرسطو ركز في نهاية التعريف على الوضع الاساسي للاستعارة باعتبارها استدلالا قياسيا. وهو ما ستقوم عليه أبحاث عديدة عبر التاريخ البلاغي، منها ما ظل وفيا للإرث الارسطي العام ومنها ما حاول أن يقدم انتقادات أو يقترح بدائل كما سنرى في فقرة لاحقة.

وقبل أن نمثل لكل نمط من هذه الأنماط التي يوردها التعريف نشير إلى أن التحليل المتمعن لمجموع هذا التقسيم والأمثلة التي تعلق عليه هو الذي يؤدي إلى أصل كل ما قيل عن الاستعارة خلال القرون التالية.(14)

4.2.1. الأنماط الأربعة للاستعارة

1.4.2.1 . المجاز المرسل من الجنس إلى النوع

مثاله : «هذا مركبي متوقف »، حيث يكون فعل التوقف هنا هو الجنس الذي يشمل من بين أنواعه فعل الرسو.

تبدو هذه الاستعارة، كما يرى أمبرطو إيكو، شكلا للترادف حين نعني به تسمية شيئين انطلاقا من جنس مشترك. وبالتالي يضعنا هذا النمط أمام تحديد فقير لأن الجنس لا يكفي لتحديد النوع فالذي يلجأ إلى الحيوان(جنس) للتعبير عن الإنسان (نوع) يقوم باستبدال خاطئ. صحيح أن الحيوانية مقوم مشترك بين الإنسان والحيوان إلا أنها ليست سمة عميزة قادرة على جعلنا نفهم أحدهما انطلاقا من الآخر.

2.4.2.1. الجاز المرسل من النوع إلى الجنس

مثاله : «قام أوليس بالآلاف من الاعمال الجليلة».

يبدو هذا النمط اكثر مقبولية تبعا لتمثيله مثالا صحيحا، و فآلاف، نوع تكون وكثيرا، جنسا لها. إلا أن المسالة تبدو أقل إقناعا من وجهة نظر اللغة الطبيعية، ذلك أن وآلاف، ليست بالضرورة وكثيرا، إلا إذا تمكنا من بناء شجرة فور فورية تخص سلما كميا معطى. (15)

14) أمبرطو إيكو ص 146.

13) أمبرطو إيكو ص 91.

هل يندرج هذا التحديد الارسطي في حيز إطلاقي؟ سؤال نطرحه لنتين ما يمكن أن يكون ارسطو قد أغفله، متتبعين خطوات أمبرطو إيكو في تعليقه على هذين النمطين من خلال إجابة في ثلاث نقط :

أ. إذا كان من الضروري أن وإنسانا ، هو وحيوان فان ، وأن «الرسو ، يضمر ضرورة التوقف، فإنه لا يبدو من الضروري جدا أن «آلالف» تعني «كثيرا».

ب. فيما يخص «إنسان» و«حيوان»، فإنهما لا يتطابقان إلا في إطار إحالي معين أي وفق وصف معين، وليس في المطلق. وحتى في هذه الحالة فإن الإطار والوصف الذي انطلاقا منهما تكون «آلاف» هي «كثيرا» هما أكثر اخترالا من الإطار والوصف اللذين انطلاقا منهما يكون إنسان حيوانا.

ج. إن السبب في كون أرسطو لم ينتبه لهذا الاختلاف بين المثال الأول والمثال الثاني هو أنه أحال على يونانية القرن الخامس قبل الميلاد، حيث كانت كلمة «آلاف» سننا محضا Overcoded، وتتبح تعيين كمية كبيرة، أي أن أرسطو فسر صياغات تأويل هذا المجاز المرسل بجعله له مجردا من الالتباس سلفا. وهنا تجدر الإشارة إلى مثال جديد للخلط الأرسطي بين اللغة أو المعجم وبنية العالم 1641.

#### 3.4.2.1 الاستعارة ذات العناصر الثلاثة

يقدم أرسطو فيما يخص هذا النمط مثالا مزدوجا هو : (١٦٠)

- 1. ثم قضى على حياته بواسطة السيف البرونزي
  - 2. ثم قطع مجرى الماء بقدحه البرونزي



<sup>116</sup> أمبرطو ريكو ص 92.

<sup>117</sup> نفسته حن 92

<sup>18)</sup> نقسه ص 92 .

حيث إن العبور من الجنس إلى النوع ثم إلى الجنس يمكنه أن يتم من اليمين إلى اليسار أو من اليسار إلى اليمين. وسعيا نحو إضاءة موسعة لهذا النمط نقدم بعض التمثيلات التي حللها أمبرطو إيكو وركز من خلالها على كيفية استثمارها داخل نظام اصطلاحي أشمل:

أ. سن الجبل : في هذا المثال يقصد بعبارة وسن ، قمة الجبل حيث يدخل العنصران
 معا، الحاضر والغائب في جنس الشكل الراسي .

ب. كانت قصبا: المقصود بالقصب، هنا، الفتاة الرشيقة، حيث يدخل العنصران
 معا، الحاضر والغائب، في جنس الجسم المرن.

يفرض هذان المثالان تغير موقع النظر تبعا لنسبة الاستعارة داخلهما وتبعا لإتاحتهما تفرص تأويلية تتداخل فيها عدة عوالم (بشرية، نباتية، طبيعية، معدنية). من هنا ه يأخذ قصب خاصية إنسانية وتأخذ الفتاة خاصية نباتية، أي أن الوحدات المعنية تفقد بعض خصائصها ه(١٠٠).

تطرح هنا مسالة هامة هي أنه، 8 من أجل تحديد العناصر الباقية وتلك التي ينبغي أن تسقط، يجب بناء شجرة فورفورية موضعية ومناسبة Adhoc. وينبغي لهذه العملية أن تكون موجهة بمالم خطابي أو إطار مرجعي 200، وهو ما يجعل التفكير متجها إلى كون أمبرطو إيكو يربط هذه القضية بالسياق، ذلك أن عالم الخطاب وإحالته تحكمهما سياقات نصية ومرجعية هي التي تقود سيرورة التأويل نحو تحديد المعاني الوجيهة وإهمال البعيد منها.

إذا عدنا إلى مثال وسن الجبل»، سيكون المفهوم الملائم الذي ينبغي الإشارة إليه هو والحنصائص المنقولة والذي يتم بناء عليها و تبادل للمقومات بين عنصرين متعارضين بواسطة المقارنة، فلفظ وقمة و يفقد بعض خصائصه كونه معدنيا لكي يتقاسم مع النوع الذي اختزل إليه بعض خصائصه المورفولوجية (الرأسية مثلا)». (12) تفقد وقمة وفي استعارة النمط المثالث إذن، بعض الخصائص بأن تصير شيئا رأسيا، وتُحصلُ خصائص أخرى بأن تصير همنا و لكن الاساسي في هذا النظام التبادلي هو أن اشتراك (وسن ووقمة و) في خاصية الرأسية لا يمكس فقط عناصر الائتلاف بل يبرز أبضا تعارضهما عند المقارنة.

من هنا تكون نظرية المقومات راجحة في تحليل هذا المثال وأشباهه، لان الأمر لا يتعلق فقط بخصائص محابثة يتم تفكيكها، (نقصد هنا الخصائص التي قامت عليها النظرية الوضعية منذ أرسطو وتحكمت في أنساق كبرى من التفكير اللغوي)، بل بتبادل مقوماتي بين العناصر المقترنة لغويا ودلاليا، وفقمة تصير أكثر إنسانية وعضوية بينما ياخذ والسن ه

<sup>19)</sup> نفسه ص 92 .

<sup>🗷</sup> انقسه من 93.

<sup>21)</sup> نصبه ص 93.

«خاصية المعدن»». ويبقى من الضروري هنا البث في مسألة تجعل نظرية المقومات المنقولة قابلة للأخذ والرد، هي أننا « لا نعرف بالضبط ما الذي يتم تحصيله وما الذي يتم فقدانه». وهو ما يرجح كفة الحديث عن تبادل للخصائص بدل الحديث عن النقل وهذا ما تركز عليه النظرية التفاعلية البنائية.

### 4.4.2.1 الاستعارة التناسبية

عند تامل التقسيم الرباعي للاستعارة عند ارسطو، يفهم المتبع الحصيف أن الحديث عن الاستعارة بالمعنى العميق لا يبدأ إلا من النمط الثالث حيث يلعب تبادل الخصائص دوره الحقيقي، ويتجلى أكثر في استعارة النمط الرابع: الاستعارة التناسبية.

هل يمكن أن نتحدث هنا عن تقارب بين هذين النمطين؟ يؤكد أمبرطو إيكو ضرورة هذا التقارب، ذلك أن استعارة النمط الثالث و لا تسائل ثلاثة عناصر فقط، كما يبدو ظاهريا، بل أربعة عناصر سواء تمظهرت لسانيا أم لا أي أن وعنصر التأويل يتدخل ليبني العنصر الرابع الغائب، فالسن بالنسبة إلى الجبل مثل السن بالنسبة إلى الغم، ونسبة الفتاة إلى صلابة جسم ذكوري كنسبة القصب إلى صلابة البلوط، وإلا لن نفهم بالنسبة إلى أي شيء يكون القصب والفشاة مرنين » .(22) إن الذي يقارب استعارة النمط الثالث من استعارة النمط الرابع هو أنه وليس هناك مطابقات أو احستواءات خاصة (من نوع الجنس) بل مسابهات وتعارضات واستعارة القياس (أو الاستعارة التناسبية) استعارة ذات أربعة عناصر، ولا تكون عملة بشكل مقبول إلا إذا تشكلت كالتالى:

أب = ج/د، أي أن نسبة أإلى ب كنسبة جإلى د. المثالات المشهوران اللذان
 يقدمهما أرسطو في هذا السياق هما :

أولاً . نسبة الكاس إلى ديونيزوس كنسبة الحلقة إلى أريس.

ثانيا . نسبة الشيخوخة إلى الحياة كنسبة المساء إلى اليوم فنحصل على الاستعارتين : الشيخوخة مساء الحياة والمساء شيخوخة اليوم .

إن هذا النمط من الاستعارة رغم بعض الصلاحيات التي يطرحها يبقى فقيرا وفي حاجة إلى بعض التتميم، وهو ما سننهجه فيما يلي اعتمادا على الاستدلالات التي قوم بها د. محمد مفتاح في كتاب مجهول البيان النموذج القياسي الارسطي وتاثيره في أعمال العرب القدماء.

#### 5.2.1 استعارة القياس : منظور شمولي

بنيت الاستعارة في تكونها على المعرفة القياسية كما يؤكد ذلك محمد مفتاح كمدخل لبناء تصور شمولي للعلاقة بين المفهومين انطلاقا من ايستمولوجية معاصرة تسعى 22 نفسه ص 94.

إلى ملء النغرات التي تركت مفتوحة زمنا غير قصير إما إهمالا أو جهلا من قبل الباحثين في هذا الاتجاه. ليست هذه العلاقة حديثة الإدراك النظري أو الابتكار فعملية الربط بينهما قديمة قدم الآليتين وأرسطو كان منسجما مع تصوره حين جعل موقع الاستعارة الحقيقي موقعا قياسيا في نهاية سلميته الرباعية فاعتبر الاصطلاح و دالا على عملية التقاء المشابهات بين المفاهيم وإدراكها و(23).

بناء على هذه المقدمة التاريخية الأساسية المفتقرة إلى تعديل نظري ومنهجي انطلاقا من ابستمولوجية معرفية شمولية، يقوم محمد مفتاح أولا بتحديد أشكال القصور في تصور العرب القدماء للقياس (الذين اشتغلوا به مع الاستعارة بشكل منفصل أبعد الشمولية والمعلاقية عن تصورهم، كما أبعد الدقة والنباهة عن فكر اللاحقين فلم يلتفتوا للعلاقة بينهما والقائمة أساسا على مفهوم المماثلة أي و ربط معلوم بمجهول الشيء الذي جعل الأعمال المشتغلة بهذا الميدان مخلة في تركيبها المعرفي وفي مقدماتها كما في الاستنتاجات) منتهيا الى تقديم مقدمات جديدة ملائمة قابلة لان تبنى عليها عملية الربط الجديد بين الآليتين

اولا : قياس التمثيل والاستعارة تحكمهما الآليات نفسها وإن اختلفت الأهداف.

ثانيا: إذا كانت درجات المماثلة كثيرة بين الطرفين فذلك هو القياس وإن كانت قليلة فتلك هي الاستعارة.

ثالثا : النماذج والصور والاستعارات ليست إلا قياسات ( تصور شمولي ).

تبعا لما سبق يقوم صاحب مجهول البيان بعملية تقريب بين الآليتين انطلاقا من تصوره النظري مرمما بذلك الثغرات التي تركها القدماء مفتوحة لعدة قرون :

| الاستعارة                   | القـيـاس |  |
|-----------------------------|----------|--|
| الموضوع الأول               | الفـــرع |  |
| الموضوع الثاني              | الأصـــل |  |
| المقوم المشترك بين م1 و م 2 | العلة    |  |
| مطابقة الكلام لمقتضى الحال  | الحسكسم  |  |

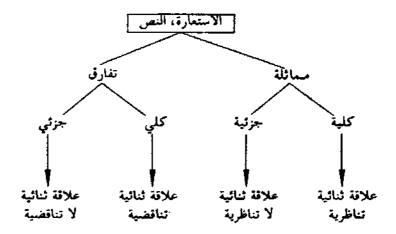
يبقى أن مشروعية التساؤل حول انتهاء المشكل عند بناء هذه العلاقة بين الآليتين شيء وارد وخصوصا أن سياق تفصيل الأستاذ مفتاح لهذه البنية المفهومية لا يجعلها إلا 23) د. محمد مفتاح، مجهول اليان، دار توبقال للنشر، 1990، ص41.

مدخلا لإشكالات أوسع تخص أساسا مسألة تقسيم الاستعارة عند القدماء والمآزق النظرية القائمة في نماذجهم والحلول التي تقدمها النماذج الحديثة.

على المستوى النظري العام، قال القدماء وبإلحاق الأضعف بالأقوى على وجه التسوية بينهما، إلا أنهم لم يشيروا في مقالهم أي الطرفين الأضعف وأي الطرفين الأقوى أو ما يفيد جعل الموضوع الثاني (المشبه به) هو الأقوى. في هذا السياق، واستدراكا لهذه الثغرة، تكون أول خطوة هي التأكيد على ضرورة الحد من كثرة التقسيمات البلاغية التي قدمها القدماء، حيث أرجع د. مفتاح أية استعارة إلى موضوع أول وموضوع ثان ثم افترض من خلال صياغة جديدة لمجموعة من الأمثلة الاستعارية العربية داخل استعارات مفهومية متضمنة لاستعارات تعبيرية. أن والموضوع الثاني هو المتحكم في الموضوع الأول لان مقوماته يجب أن تكون أعم وأشعل لضمان الافتراق والمماثلة في آن ٥.

هل في هذا الصنيع قلب لمعادلة القدماء، أم توضيع لها، أم هو اقتراح آخر يعيد صياغة العلاقة بين طرفي الاستعارة التي بقيت ملتبسة عند القدماء بسبب هيمنة أعراف ثقافية معينة لم تسمع لهم بالتخلي عن تفكيرهم المسبق رغم وجود اطرادات نصية نقول بإمكانية التعدد والاختلاف؟ فحين أجمع القدماء على إلحاق الاضعف بالاقوى لم يبينوا طبيعة هذا الاقوى وأترجع قوته إلى حسيته وتجذره في التجربة الإنسانية أم تعود إلى ثراء الإمكانيات التي يتبحها؟ ٤ لم ينتبه القدماء إلى الشق الثاني من السؤال ولم يراعوا أن التأويل الذي يمكن أن يعطى للاقوى في هذا السياق قد يكون وهو المتجذر في التجربة الإنسانية، والاكثر معرفة مهما كانت الوسيلة التي حصلت بها المعرفة سواء كانت مستفادة من الحواس أو عن طريق مهما كان موقعه في العبارة الاستعارية، ورغم أنهم وجدوا نصوصا تناقض هذا المبدأ حيث مهما كان موقعه في العبارة الاستعارية، ورغم أنهم وجدوا التفكير في اقتضائهم النظري وبقي يرد فيها تشبيه محسوس بمعقول، فإنهم لم يعيدوا التفكير في اقتضائهم النظري وبقي الإشكال مطروحا.

يبدو من السؤال الذي طرحته فويقه ومن التوضيح الموالي أن صنيع المؤلف محاولة فعلية لتخطي العقبة التي تركها القدماء قائمة وفقا لإستمولوجية معرفية مرنة مضادة لإستمولوجية القدماء التي تركت دار لقمان على حالها غير باحثة عن مخرج للمشكل الذي سببته اعتبارات عقائدية وحضارية فرضتها طبيعة زمنهم وظروف إنتاج خطابهم حول القياس والاستعارة. كانت أهم خطوة اتخذها المؤلف لإعادة صياغة الإشكال وطرح العلاقة بين الطرفين وتلمس أنواعها التي يمكن إرجاعها إلى نوعين رئيسين»، وهو ما سنسمى إلى تلخيصه في هذه الخطاطة التي تضع بنية الاستعارة بشكل جديد مستثمرة مفهومين رئيسيين هما الماثلة والتفارق:



داخل هذه الخطاطة يتم استثناء المساثلة الكلية والتغارق الكلي، لأن النص لا ينسو يهما فديناميته تقوم على نشاط تشعبي Bifurcati.n اختلافي لا تطابقي ولا تناقضي، ولذلك يقى النمطان الآخران هما المتحكمان في اللعبة الاستعارية انطلاقا عما يلي :

علاقة اللاتناظر هي المتحكمة في الاستعارة لأنها تجمع بين عالمين مختلفين عن طريق المماثلة الجزئية :

- أ . المماثلة الجزئية بالتعدية تضمن التحام النص واتساقه
- ب . التفارق الجزئي ينمو به النص ويتناسل من البسيط إلى المعقد .
  - 2 . علاقة اللاتناظر تسمح بالتمييز بين نوعين من الاستعارات :
- أ. استعارات قاعدية هي أساس أية عملية استعارية، وهو نمط يكمن في الطابع
   الاستعاري للغة وللبنية التصورية للإنسان.

ب. استعارات تاسيسة تخلق علاقات جديدة، وهو نمط يكمن في الخاصية الابتكارية للإنتاج اللغوي حيث لا يتم الاكتفاء باجترا ر الرصيد الاستعاري المتوفر، بل إن من قهم هميزات موسوعة المتكلم قدرتها على ابتداع استعارات جديدة وعلاقات اجد بين الاستعارات الموجودة سلفا بشكل لا نهائي تتحكم في ذلك نوعية المحيط الثقافي والبيئي والميثائدي للمنتج. وطبعا فإن هذه الخصائص الخاصة بهذا النوع المؤسس من الاستعارة لا تتوقف على مجال الكلام بل تعتمل كل مكونات البنية النصورية للفرد فعليا وحركيا وسلوكيا، وقد أثبت تجربة مقامة على متكلمي الانجليزية وإن أغلبهم يتلفظون 3000 استعارة جديدة و7000 عبارة اصطلاحية Idioms لكل أسبوع».

يسهم هذا التقسيم الذي اقترحه محمد مفتاح في حل إشكالات القدماء، ففي حالة الاستعارة القاعدية تستعمل المجالات الطبيعية (المحسوسة) لفهم المجالات المجردة، وفي حالة الاستعارية المؤسسة تقلب المعادلة بشكل مرن يحل عقدة القدماء الرافضة لإمكانية فهم الاستعارية المؤسسة تقلب المعادلة بشكل مرن يحل عقدة القدماء الرافضة الأكثر تجريدية المحسوسة، المحتوية المحتوية بالاكثر طبيعية بالاكثر تجريدية : مجال (١) بستعمل لفهم مجال (ب). مجال (ب) يستعمل لفهم مجال (١).

#### 6.2.1. استنتاجات

يتبين مما سبق أن التحديدات الأرسطية للاستمارة محدودة الفعالية في :

أ. تصور الاستعارة باعتبارها أداة تاسيسية مساهمة في بناء المعنى وذلك رغم أهمية المستوى الرابع من التعريف الارسطى أي استعارة النسبة.

ب. معالجة الاستعارة الشعرية وذلك بسبب عدم انتباهها للجانب النصي الذي تشارك الاستعارة في تشييده، أي لعنصر السياق من جهة ولقدرة الشاعر على ابتكار معاني وصور وأخيلة جديدة داخل البناء المعجمي للغة القائم سلفا، من جهة أخرى.

إن اهمية السياق وبناء المشابهة والحضور الكلي للاستعارة داخل الخطاب اللغوي عموما والشعري على الخصوص هو ما سنحاول معالجته في القسم التحليلي من هذا العمل.

### 3.1. الاستعارة وحدود النموذج القياسي

اعتقد أرسطو أن الاستعارات مقارنات مضمرة مؤسسة على مبادئ القياس، وهو منظور يشرجم، باصطلاحات معاصرة، فيسا يدعى عسوما بالنظرية المقارنة للاستعارة.

## اورطوني الاستعارة والفكر

إن المنظور الذي قامت عليه النظرية الكلاسبكية للاستعارة منظور قياسي في أساسه، ذلك أن أهم تعريف يبسطه أرسطو كحد تجنيسي عام، كما سبقت الإشارة إلى ذلك في الفقرة الأولى، يربط في مستواه الرابع بين الاستعارة والقياس على أساس رابط التناسب: نسبة أو إلى ب كنسبة ح إلى د، إلا أن هذه العلاقة لا تعني أن المفهومين يقعان في نفس الدرجة أو يتطابقان، ذلك أن أشكال استثمار المفهوم وانتقاله من نظام معرفي وزمني إلى آخر، غير الصيغة التي صار إليها وجعل الاثنين يتحاقلان بدل أن يتداخلا أو أن يتماثلا.

إن الارتباط بين المفهومين ليس مجانيا، وقد وعى المنظرون القدماء والمحدثون هذه العلاقة فوضعوا لها قوانين وأسسا تضبطها وتحركها، كل ذلك رغم اختلافهم وتباين طرائقهم

في العمل تبعا للخلفيات التي انطلقوا منها؛ فإذا كانت النظرية الكلاسيكية قاصرة في تصورها للقياس فذلك غير راجع للمفهوم في حد ذاته بل للنسق العام الذي ترعرعت هذه التظرية داخله . كما سيتم تفصيل ذلك . ومن ثمة ذلك الإجماع على حتمية القياس في مختلف أنواع الانشطة الذهنية واللغوية : «إن الفكر العلمي لا يرفض الاستدلال بالتمثيل، فقد أبرز علماء الرياضيات ما يتسم به التمثيل من خصب، لانه أداة للاكتشاف توجه الباحث نحو عناصر التشابه وعدم التشابه، ونجده في الإبداعات والاكتشافات المفاجئة، ويستخدم بمختلف درجاته في المفاهيم الرياضية على (24).

امام هذا الرأي تسقط كل الإدعاءات التي تعتقد في لا جدوى القياس وفي إمكانية عمارسة النشاط العلمي والذهني دون اللجوء إلى هذه الآلية؛ و فالإدانة الإجمالية والنهائية للتمثيل ليس لها اي معنى ولا أي أثر ذلك أننا إذا أخرجناه من الباب دخل من النافذة، إنه شديد الارتباط بالعمليات الذهنية المختلفة، ومندرج في طبيعة اللغة، بحيث لا يمكن فصله عن الإبداع وتنقل المفاهيم بين ميادين المعرفة المختلفة ( وقد ).

### 1.3.1. تشكل القياس داخل النسق الأرسطى

1.1.3.1 . تحديدات

كيف تشكل القياس إذن داخل النظرية الكلاسيكية عسوسا وعند ارسطو على الخصوص؟ ماهي مقوماته وابعاده ونوعية القصور فيه التي استغلتها النظريات المعاصرة تعترج على ضوء ذلك نماذج وصفية وتفسيرية جديدة؟

ا . يتعرف القياس في اصله الإغريقي كتناسب وعلاقة بين عناصر غير قابلة للقياس وحتى متناقضة القياس وحتى متناقضة القياس وحتى متناقضة الحدود، وهو يفيد تشابها باطنيا من قبيل : «نسبة المعرفة الحسية إلى الحيوان كسبة المعرفة العقلية إلى الإنسان (27) ونسبة الجملة إلى اللغة كنسبة التمثيل إلى الفكر (28)

2. يورده أرسطو ثانيا كوسيلة للتعميم حيث يمكن تطبيقه في كل ميدان: في الميولوجيا وفي الاخلاق، (نسبة العقل إلى النفس كنسبة العين إلى الجسد) وفي البلاغة والحطابة (نسبة الشيخوخة إلى العمر كنسبة المساء إلى النهار، وهو المثال الذي قامت عليه الاستماتان المعروفتان: الشيخوخة مساء العمر، والمساء شيخوخة النهار).

يرتبط القياس عند أرسطو ثالثا بمفهوم التناسب الهندسي المطبق في الرياضيات

الطاهر واعزيز، المناهج الفلسفية 1990، ص35. وقد تركنا مصطلح الاستدلال بالتمثيل كما جاء في نص المؤلف
 Analogy من نعني به القياس في بحثنا كمقابل لاصطلاح Analogy.

Philip Secretan, L'annologie, P.U.F Que sais-je? 1984, p. 19 (26

£27 وأعزيز (1990)ص27.

مُشِيلٌ فُوكُو، الكُلُمات والأشياء، ترجمة جماعية مركز الإنماء القومي، بيروت، 1990 ص 99.

وهو والذي عاق إمكانية جعل القياس أداة فعالة للابتكار وتكوين المفاهيم خصوصا عند الاتباع الذين التزموا بحرفية القول الأرسطي دون أن يحاولوا إيجاد تآويل تسمح بتكييف الفهم الأرسطي للقياس بغنى المنظومات الذهبية الخاضعة لاشتغاله. نقول هذا الكلام لان القياس عند أرسطو كان وسيلة مركزية فلاكتشاف والبرهان واستخلاص أفكار جديدة من خلال الوظائف، وهو ما لم يستثمر إلى الحد الاقصى في الدراسات اللاحقة، وفقد لاحظ البعض أن النظر عند أرسطو لا يتجلى في أي مكان بمثل القوة التي نجدها عنده في اكتشاف التشابهات الخفية ( . . . ) . انه ينطلق من الموضوعات لكي يثبت الخصائص التي لا يمكن ملاحظتها، أو أنه يأخد من نسبة معينة نتيجتها و يعممها على نسبة ثانية ».

4. القياس بهذا المعنى يضمر فكرة المشابهة الضرورية في الاستعارة ، إلا أن الأمر لا يقف عند هذا الحد فالاستعارة بقدر ما تقوم على المشابهة تقوم أيضا على التباين في اقتران عنصرين ليس بما يجمعهما ، بل بما ينفيهما ، ومن ثم مشروعية الحديث عن وقياس إيجابي يعين مشابهة فعلية مؤسسة ومستدل عليها بين عناصر متباينة ( . . . ) وقياس سلبي يعني أن مرتبتين تتشابهان بما تنفيان ، ففي مشال الذكاء الملائكي والذكاء البشري ، ليس هناك إلا قياس اللابشري ، فإذا كان الملاك حدسا خالصا والآلة تأليف خالص فإنهما لا يتشابهان إلا في غياب الخصائص البشرية ، وقتى .

## 2.1.3.1 لقياس والوساطة : أفلاطون وأرسطو

عند أف الاطون كما عند ارسطو، تحكم في بناء القياس مفهوم أساسي هو الوساطة، حيث يتم انطلاقا من حد وسط ضم وتوحيد المتضادات كالنار والأرض، والمرثي والحسوس، إلى درجة يرى قيها بعض الباحثين أن إغراق أفلاطون في تأكيد هذه المشابهة والتماثل يؤدي إلى إلى إمحاء كل عمل للقياس (٥٠).

جاء تصور أفلاطون لوظائف القياس-وهو السابق تاريخيا لأرسطو-منسجما مع تصوره للفضائل و الأخلاق والعدل، فعلى مستوى الواقع الاجتماعي، نجد نموذج المشابهة بين الإنسان والدولة فجاءت الصيغ القياسية والاستعارية التالية: الرأس للإنسان ما تمثله الحكومة للعنى، والحكومة هى الرئيس في الحي، والذكاء حكومة الإنسان الغ...

وعلى مستوى إعادة إنتاج العلاقة بين المظهر والواقع، نجد النموذج الشهير لتمثيل المغارة أو الكهف في كتاب الجمهورية وهو نموذج يتشكل وفق ثلاث مستويات لإعادة الإنتاج هاته

م1: الانعكاسات داخل المفارة هي للتماثيل ما تكون عليه التماثيل بالنسبة إلى الواقع.

Socrétan (29 مرجع مذ کور . ص9. 30)نفسه ص26 ،

م2 : الظلال هي للأشجار ما يكون عليه المحسوس بالنسبة إلى المعقول.

م3 : هذه العلاقات، تمر تواسطة ضوء يؤول هو ذاته قياسيا إلى ضوء اول هو فكرة الخير.

هذه النماذج التي اشتغل عليها القياس عند أفلاطون لا تعكس فقط نمطا لاشتغال ذهني يتم من خلاله تأمل العالم وإنها كما يرى سكرتان و تسمح برؤية كيف يكون القياس أو التناسب، مشمولا داخل نسق من التوافقات الذي يصير النمط الخاص لرؤية العالم والابستمي النوعي للنهضة فضلا عن أنه داخل هذا السياق تنشأ المعارف الاكثر شعرية والأكثر حساسية لسحر الصور ه(10).

أما عند أرسطو فإن الوساطة تتم داخل علاقة الاشتراك بين العناصر انطلاقا من جوهر التناسب حيث يتعين حد وسط ينجز الوساطة بين عنصرين عبر المشابهة والتباين معا وله مزالقه التي سنبينها في موقع لاحق والتي تخص أساسا تاثير فعل الكينونة على النسق ككل، هذا التأثير الذي يربك من جهة مفاهيم الهوية والاختلاف وينتج من جهة أخرى خلطا غير مرغوب فيه بين فعل الكينونة باعتباره رابطا وفعلا وجوديا.

لننظر في بعض الأمثلة، أوردها سكرتان من اجل تبين العلاقة القياسية كما تشكلت عند أرسطو :

أ.علاقة أب/ابن تتقايس مع علاقة كاتب/كتاب، إذ المشترك بين العلاقتين أن
 الواحد يصدر عن الآخر دون أن يكون الكتاب جوهريا طفلا.

ب. القياس بين الصحة الجسمانية والصحة النفسية حيث لا تكون الصحة فقط حالة بل علاقة للفرد بنمطين من التنظيم (الجسد /النفس) قابلين للمقارنة ولكنهما غير متطابقين.
 من هنا يكون لفظ : «الصحة» لا مشتركا Univoque ولا ملتبسا Equivoque بل متقايسا -An- alogos.

ج. • نسبة الجناح إلى الطائر كنسبة الزعنفة إلى السمكة ، ففي هذا المثال يتاسس القياس داخل مجال حيواني بين :

- . الحيوان ومحيطه : الطائر ـــــ الهواء / السمكة ـــــ الماء.
- ـ الحيوان وعضو لا ينتمي إليه فقط بل يميزه بشكل او بآخر.(٥٤)

إن ما يمكن استنتاجه أوليا بخصوص وضع القياس الأرسطي يتلخص في كون المشابهة التي يقوم عليها فهمه للقياس ينظر إليها وكمماثلة مضمونة بواسطة علاقات متماثلة

> 31) تقسبه حر22. دد نا

<sup>32)</sup> تقسه ص 24 .

بدقة بسبب نهوضها عن نفس المقاس (...)، فليس المقاس هنا إيقاعا ممتدا، بل تناسبا متساويا أو دقيقا (<sup>(3)</sup> ه تحكمه البنيات الوسيطة بين العناصر المتقايسة».

بين أفلاطون وأرسطو إذن تم الانتقال من قياس الواحد إلى قياس المشترك الذي فتح عدة ثغرات داخل النسق القياسي الافلاطوني القائم على شبه تطابق بين العناصر التي تؤدي احيانا إلى غياب إمكانية إدراك علاقة قياسية كما سبق لنا ذكره أعلاه.

إلا أن قياس المشترك عند أرسطو رغم تجاوزاته هاته، لم يرتفع كما يشير إلى ذلك سكرتان إلى نسقية قياس الكائن الذي تنمت قضاياه مع الافلاطونية الجديدة في العصر الوسيط وهي التي قامت باستعارة مفاهيم أرسطية مثل التفسير الدلالي لاصطلاح الكينونة، وقامت أيضاه بتوسيع دائرة الكائن في كلية ما وضعه أفلاطون داخل حركية الواحد ، الشيء الذي يعطى لتعددية الكائن هاته دلالة جديدة ه.

#### 2.3.1. امتدادات المفهوم

سنحاول في هذه النقطة أن نعرض بشيء من الاختصار لاهم اللحظات التي عرفتها تطورات مفهوم القياس فيما تلا من أبنية فلسفية مثل قباس الكائن وقياس العقل. وقبل أن نفصل القول في ظاهرة قياس المعنى أو القياس الإسمى الذي يعد الظاهرة المركزية لاشتغال الخطاب اللغوي عموما، والمجال الذي نوقشت فيه النظرية الكلاسيكية بمميزاتها ومزالقها على وجه الخصوص، نود أن تقدم نظرة مركزة عن أنواع القياس الآخرى اعتمادا على ما قام به روس(1981) (1981) تمهيدا لمناقشة أشكال قصور النظرية الكلاسيكية لقياس المعنى والتي سنقف عندها اعتبارا للصلات القائمة بينهما وبين الاستعارة.

#### 1.2.3.1 ، قياس العقل

ويتنصمن ثلاثة خطوط رئيسية للبحث : الخط المنطقي، والخط النفسي، والخط الابستمولوجي.

. الخط المنطقي ويخص ما إذا كان الاستدلال المحيط بالعناصر المتقايسة يمتلك صحة ما، أو درجة من المصادقة سواء استقرائيا أو استنتاجيا.

. الخط النفسي ويخص الكيفية التي نتعرف بها على القياس وسط الالفاظ والاشياء ونبني بها استدلالا قياسيا ونتعلم اللُغة الطبيعية قياسيا.

. الخط الابستمولوجي ويخص تبرير الاحكام القاضية بقياسية الاوضاع أو بكون نفس المحمول يستعمل قياسيا للمقابلة بين الاوضاع المتغايرة، وبشكل عام فهو يخص الكيفية التي نصل بها إلى معرفة أن الاشياء متقايسة.

<sup>33)</sup> نفسه ص 22 ،

J.F.Ross, Portraying analogy, Cambridge Univ Press. 1981. (34

### 2.2.3.1. قياس الكائن

ويشمل كل القضايا الانطولوجية أو الميتافيزيقية حول ما إذا كانت الأشباء متقايسة حقا فيما بينها، وما الذي يجعلها كذلك، وكل الاسئلة الاخرى الحاصة بوجود مماثلات لا يمكن أن تختزل إلى تطابقات دقيقة قابلة للوصف بالكلمات التي تنطبق أحاديا على الاشياء خلال الحديث.

## 3.2.3.1 . قياس المعنى أو قياس الأسماء : كونية المفهوم

يتجه سعينا في هذه النقطة إلى تبيان المزالق التي وقعت فيها النظرية الكلاسيكية تبعا للمناخ العام الذي ترعرعت داخله، وأهم مدخل يمكن من ولوج مناقشة محدودية نظرية القياس الكلاسيكية يتلخص في كون وأكيناس وأرسطو فكرا بوضوح في أن اللغة الطبيعية تعكس الواقع بإحكام إلى درجة أن المرحلة النهائية من تفسير علاقة معنى ينبغي أن تمتد في علاقة وجودية (35).

يبدو أن الدفع بهذه المقدمة الانطولوجية الجوهرية للتصور الكلاسيكي يساعد على فهم وتمثل اشتراك كل أشكال القصور التي سياتي ذكرها في نظام معرفي واحد هو الذي حرك خيوط النظر القديم وأعطاه قوامه.

لا يتاتى لنا هذا الصنيع دون الوقوف المتاني على مفهوم قياس المعنى وهو بؤرة حديثنا في هذا السياق من حيث الصلة المباشرة التي تربطه بمفهوم الاستعارة.

ماهو إذن قياس المعنى وكيف تشكل عند القدماء؟

يعد روس من بين أهم الدارسين الذين بحثوا في ظاهرة القياس بطريقة نسقية، ذلك أنه لا يكتفي بوضع تلخيصات أو استعراض نظريات بل يستقصي الحدود التي اشتغل فيها القياس سعيا نحو بيان قصور النظرية الكلاسيكية ثم تفسير مجموعة من علاقات المعنى (الاستعارة، الالتباس، الاشتراك اللفظي...) المرتبطة بالمفهوم في ضوء تصورات جديدة.

لقد احتل قياس الأسماء أو قياس المعنى مكانة بارزة في مؤلف روس إذ كان أولا من بين الأسئلة المركزية التي عالجها التفسير الكلاسيكي، وهو وفي نظر المؤلف ثانيا ظاهرة كلية الحضور، فطرية ومتميزة في اللغات الطبيعية. يقول: وانه خاصية تختلف بواسطتها اللغة الطبيعية عن اللغة الاصطناعية، وهو السند الاكثر بدهية الذي تتسع اللغات الطبيعية عبره لتنشئ أفكارا جديدة، وهو الذي تقوم اللغة بواسطته بإنجاز بعض الأفكار التي تخصنا هناه أوا كان هذا التصور العام الذي يتبناه روس فإن استقصاءه لمقدمات النظرية واستدلالاتها يؤدي إلى نتائج تكشف مواطن الخلل في هذه النظرية وتستوجب حلولا جوهرية تقوم أساسا على مقدمات معرفية مخالفة بسطنا بعضها من خلال اقتراحات د. مفتاح (1990)

36) نفسه ص 17 .

لإعادة صياغة العلاقة بين القياس والاستعارة عند القدماء.

أولى الملاحظات هي أن النظرية الكلاسكية لقياس المعنى أو ما سُمي عندهم بالقياس الإسمي، فسرت كيف أن بعض الالفاظ تمتلك في جزء منها نفس المعنى وفي جزء منها خلافه (اصطياد الكرة / اصطياد السمكة )، وذلك بواسطة استدعاء التماثل والاختلاف الملائمين في أنواع الاشياء التي تنطبق عليها الالفاظ ه (37).

من هذا المنظور طور كل من أرسطو وأكيناس نظريات القياس من أجل تقسير مثل هذه الظواهر، وهي نظريات طبقوها على فلسفة اللغة والمتافيزيقيا وفلسفة الطبيعة واللاهوت وعلم الأخلاق، والتي و تسم بشكل مميز أساليبهم الفلسفية وحتى نتاجاتهم مثل التحديدات القياسية و

## 3.3.1 أشكال قصور نظرية القياس

إلا أنه رغم المساهمات التي قدمها «ؤلاء وغيرهم من القدماء لتحليل الظاهرة فإن عملهم بقي محدودا، ناقصا ومشروطا بأجوائهم المعرفية والاعتقادية. وهذا القصور هو الذي نحاول أن نقدم أربعة أشكال مركزة له استنادا إلى ما قدمه روس في الكتاب المذكور.

### 1.3.3.1 . شمولية الظاهرة

تختص هذه النقطة بتبيان حدود النظرية الكلاسبكية في تقديم شمولية التفارق بخصوص نفس الالفاظ ( الفاظ الأمر إلى كون التطبيق الميتافيزيقي واللاهوتي الذي يعالج المعاني في إطار تراتبي، يخنق نظرية القياس من خلال إرباك وإخفاء الطبيعة التجنيسية والحضور الكلي للتفارق. إن غياب هذا المفهوم عن النسق المعرفي للمنظرين القدماء منعهم من الربط بينها ( المعاني ) وبين التفاير المقولي ربطا سببيا، فارسطو مثلا ميز بخصوص فعل الكينونة بين حالتين :

أولا: الحالة التي يكون فيها مختلف المعنى وفق إحالته على الأشياء ذات المقولات المتعددة.

ثانيا : الحالة التي يكون فيها أحادي الجني بالنسبة للأشياء ذات المقولة الواحدة .(٥٠٠).

انطلاقا من هذا التمييز بحث ارسطو في علاقات معنى اللفظ الواحد بين الاحادي والملتبس والمتقايس ولكنه لم يفترض أن كل مركبات الاسماء ومركبات الافعال والتعابير المحولة تظهر اختلافات المعنى حسب تنوع سياقاتها وانها ينبغي أن تكون تفسيرا عاما لهذا الفعل. (40)

<sup>37)</sup> نفسه ص 17.

<sup>38)</sup> نفسه ص 20.

<sup>39)</sup> نفسه ص 20، وستقف على أوضاع فعل الكينونة داخل النسن الارسطي بتفصيل في الفقرة الموالية من هذا الفصل.

<sup>40)</sup> نقسه ص 20 .

أمام هذا التوجه المحدود في تبيان الطبيعة التفارقية للاشياء المتغايرة مقوليا يستنتج روس أنه دمن أجل بناء نظرية جديدة للقياس ينبغي أولا إيجاد الانتظامات داخل الاصل ثم تطبيق هذه الانتظامات لحل المركبات المعرفية في الخطاب النظري والديني (41).

إن فكرة كون المعاني المتقايسة متفارقة بسبب التغاير المقولي لتعابيرها التامة تبدو حسب روس مقنعة لعدة أسباب منها :

أ . أن التغايرات المقولية جد هامة عند أكيناس وأرسطو.

ب. أن أنواع القياس التي تهم الفلاسفة، تستخدم الألفاظ المستعملة في الاشياء التجريبية وفي الدين، ثم في تكون الميتافيزيقا والعلم بالنسبة للاشياء المختلفة مقوليا(٤٤).

هذه التغايرات المقولية حسب روس بداية لوصف صحيح لظاهرة القياس، الذي لا يكون كذلك حين نعده معنى مشتقا، بل بالآحرى حين نعده ونوعا لظاهرة مشتركة تدمج الالتباس، وخاصية للغات الطبيعية، وحتمية في غياب الانتظامات الدلالية التي تعوقها، أي الألفاظ المتفارقة في محيطات متغايرة ملائمة ه(43).

إن النتيجة التي يمكن أن يخلص إليها المرء في هذا الاتجاء هي أنه من أجل النظر إلى ظاهرة القياس نظرة شمولية، ينبغي ترك الرأي الذي يرفض معالجة القياس الإسمي كشكل للتفارق لانه يوحي بنوع من المماثلة بين العناصر المتقايسة، وتبني الوجهة التي ترى أن القياس فو شكل تفارقي، ذلك أن المماثلة ليست الخاصية الاساسية لقياس المعنى، إن تعالق المعنى يعني أن والالتباس تفارق بدون تعالق والقياس تفارق بالتعالق (هو الشيء الذي يفصله روس في الفصل الرابع من كتابه.

#### 2.3.3.1 التفسير المحدود

تعالج هذه النقطة محدودية التفسير الكلاسيكي وخطأ افتراضاته، ذلك أن أهم ما يميز نسقه هو واستدعاء منظريه لانطولوجيا الأشباء المحال عليها فجوهر تفسيراتهم هو محاولتهم ربط سمات العالم (مماثلة الأشياء) بسمات الألفاظ (مماثلة المعاني) بواسطة فرضيات متعلقة بالطريقة التي تتشكل بها المفاهيم (مماثلة المفاهيم) (45) م.

لقد خلقت هذه الفرضيات أزمة عضوية في نسيج التفكير الكلاسيكي ( وظلت سارية في أغلب الاتجاهات الوضعية إلى يومنا هذا)، لأنها منعته من بناء نظرية معرفية

<sup>41)</sup> نفسه ص 21.

<sup>42)</sup> نفسه من (2.

<sup>. 22</sup> نفسه حی 22 ،

<sup>44)</sup> نفسه ص 22. إن هذا الرأي الذي يرى ضرورة جمع القياس بين المماثلة والتفارق يجد مثيله في أكثر من موضع في التحديدات النظرية لمحمد مفتاح وهو ما ميق لنا الحديث عن جزء منه في نهاية الفقرة السابقة. 45)نفسه ص 22.

لوضعية القياس ترتب عليها انحسار نسقهم في الأوضاع المعطاة للمعنى دون محاولة لإدراك الفروق بين المعاني وإدراك المصادر التي يتشكل وينمو داخلها المعنى، هكذا لم تناقش العوامل التي تحدد انتماء معنى معين للفظ ملتبس إلى هذا التشكل اللغوي أو ذاك (١٩٥٠)، وبالتالي لم يعوا كيف تتحكم سياقات الكلام في تحديد المعاني، فعدوا والمعنى كاثنا في الذهن ونتيجة للتجريد وليس ملازما للالفاظ المنطوقة والمكتوبة ١(٩٦).

من هذا المنطلق يستنتج روس استحالة إصلاح النظرية الكلاسيكية لأنها عاجزة عن التخلص من تعهدها بأن ومعنى الكلمة مفهوم مصاحب للذهن، ولأنها تبعا لذلك «لم تفسر أن نفس اللفظ يستعمل في معاني مختلفة ولكنها متمالقة عوض الفاظ مختلفة ٩(٩٩).

كيف إذن يستحيل إصلاح النظرية الكلاسيكية للقياس؟

لا تبدو الإجابة صعبة في هذا السياق لأن نسقا نظريا تحكمه إرغامات ميتافيزيقية تؤثر بشكل فعلى على استدلالاته المعرفية، يعسر رثقه أو مل، ثغراته رغم وجود ثوابت متعالية يشترك فيها مع الانساق البديلة. ونستطيع أن نلخص هذه العواثق حسب روس في ثلاثة متعالقة فيما بينها:

. عائق اعتقادي، ذلك أن النظرية الكلاسيكية وضعت افتراضات حول أولية معان على أخرى؛ سندها في ذلك فقط مقدمات ميتافيزيقية مشكوك بها. فلفظ االوجود، مثلا مطبق على الله سابق في المعنى على لفظ الوجود مطبق على المخلوقات بحجة أن كينونة الله سابقة أنطولوجيا على كينونة المخلوقات(49).

- عائق نسقى، ذلك أن خلفيات التفسير الجزئي للإشكاليات الدلالية التي يثيرها الخطاب الطبيعي جعلتها لا تستطيع الإجابة عن الاسئلة الداخلية التي تولدها، مثلا ما الذي يميز الاختلاف بين تعبير خاطئ يتضمن محمولا قياسيا وبين الاستعارة؟ ماهو بالتحديد الفرق بين التباس بسبط وقياس المعنى؟ كيف يختلف القياس عن الاستعارة؟ إذا كانت هناك عبارتان س 1 وس2 متقايستان وعبارة س3 مقايسة لـ س2، فهل تكون س3 مقايسة لـ س1؟ إن لم يكن الأم كذلك لماذاع

كل هذه الاسئلة قصرت النظرية الكلاسيكية عن الإجابة عنها بسبب المناخ العام الذي اشتغلت داخله، وستكون لنا محاولة في الفصل الثاني لتقديم مداخل تستلهم العلم المعرفي وتداولية النص، قادرة على معالجة مثل هذه الاسئلة الاستراتيجية وفقا لعدة مفاهيم معاصرة تمتلك وضعا منهجيا وإجرائيا كافيا لحل إشكالات الخطاب الطبيعي والنصوص الادبية مثل

<sup>46)</sup> تقسه ص 23 . 47) نفسه ص 23 .

<sup>48)</sup> نفسه ص 23 .

<sup>49)</sup> ئقىيە مى 23 .

**قتعدية والتمثيل الموسوعي والسيرورة الدلائلية والصياغة المقولية ...الخ.** 

. عائق مفاهيمي، ذلك أن الذين دافعوا عن التفسير الكلاسيكي، أخذوا بعين الاعتبار حالات المعنى الاشتقاقي (الاصلي) في الوقت الذي يكون فيه التفارق الظاهرة الاولى التي يتيغي تفسيرها، لانه أولا المرتبة الجد موسعة للعلاقات اللسانية وثانيا لانه لا يمكن تقديم تحسير تزامني للاشتقاق إلى أن يتم إعطاء تفسير للتفارق.

#### ـ مثال :

تكون عبارة وحكيم و في جملة والله حكيم و مشتقة حسب التصور الكلاسيكي من عبارة وحكيم و في جملة وسقراط حكيم و. السؤال الذي ينبغي طرحه هنا هو : ماذا تعني كلمة ومشتقة و في هذا السياق و هل تعني أننا نتعلم الحديث عن سقراط قبل الله و طبعا لا يجيب روس فهي و لا تعني أن اللفظ في استعمال ماسابق تحديديا عن اللفظ في استعمال آخر و ((3)). إنها تعني كما يمكن أن يستنتج المرء أن هناك تفارقا في المعنى بين العبارتين حسب مياق توظيف كل منهما وخلفيات هذا التوظيف، فدلالة الحكمة مسندة إلى سقراط تختلف إدراكيا وتاويليا عن دلالتها مسندة إلى الله دون تحديد سبق أحدهما في تحصيل هذه الدلالة، إضافة إلى كون الاختلاف الذي يجسده هنا مفهوم التفارق يتمثل في أنه رغم وجود علاقة المماثلة في معنى اللفظين باعتبارهما محمولين لموضوعين مختلفين فإن طبيعة هذين الموضوعين تفرض وجود تفارق يحدد انتماء كل موضوع إلى مجال مفهومي معين :

الله : ذات متعالية، مطلق، الحكمة جوهر قبلي ثابت ازلي.

سقراط: إنسان، نسبى، الحكمة إسقاط بشري مبنى متغير زائل.

من هنا فالقياس الوارد بين التعبيرين لا يتم عبر اشتقاق معنى من آخر على اعتبار أن الأول أصلي والثاني لاحق بل يتم عن طريق دلالة التفارق التي تميز قولا ما عن آخر.

## 3.3.3.1 الظاهرة السانكرونية/ السكونية

يبدو أن الاتجاه الذي تنهجه النظرية الكلاسيكية بخصوص هذا الانتساء، هو تصورها لقياس المعنى كظاهرة سنكرونية، رغم أنها لا تجلي بالتحديد هذا التمييز. يقول وص :

ويبدو أن هذه العناصر التي تخص علاقة الالفاظ بمراجعها بواسطة المفاهيم العاكسة للاختلافات بين المراجع، تعالج القياس باعتباره سانكرونيا كنتيجة لبنية سببية ثابتة ومتوقفة الترمنية(3).

<sup>50)</sup> نفسه ص 24 .

ا5) نفسه ص 25.

هكذا لا يتم النظر إلى التفارق داخل سيرورة لغوية ديكارونية تراعي تطور اللغات وتنوع شبكات الإنتاج اللغوي عند المتكلم حسب مقامات التواصل المتواترة النمو والتبدل. إنه بدلا من ذلك قابل للملاحظة و داخل متن ثابت للخطاب، إذن فتفسيره الاساسي يتعين بواسطة بنية متوقفة الزمن كما افترض ذلك أرسطو وأكيناس و520

لاتبدو هذه السمة السانكرونية في رأي العديد من الدارسين محلية التأثير بل ذات بعد انتشاري في جسد الفلسفة الكلاسيكية الوضعية التي تجمد الواقع في الوقت الذي تقوم أهم خصائصه على الدينامية، وتجمد الاشتغال اللغوي في الوقت الذي تدرك آلبات نموه قياسا على النمو البيولوجي للكائن الحي، وقد لعب فعل الكينونة عند أرسطو دورا حاسما في هيمنة هذا الثبات، والذي سنخصص للحديث عنه حيزا وافيا في الفقرة الموالية.

### 4.3.3.1. النزعة الميتافيزيقية

لا ينقصل هذا المستوى الرابع عن باقي المستويات السابقة بل يجده المتتبع متحكما فيها على اعتبار أن الميتافيزيقا كانت تهيمن على مقدمات النظرية الكلاسبكية للقياس فضلا عن كون وعناصر حاسمة في النظرية كانت تبرز فقط كتطبيقات للميتافيزيقا و(33).

فبخصوص مثال: والله ذكي. سقراط ذكي »، حاولت النظرية الكلاسيكية أن تقنع بشكل مميز وانطلاقا من الاعتبارات الميتافيزيقية أن الله متعال، غير مدرك، لا يوجد في أي فضاء، غير متمثل... بينما ذكاء سقراط محدود مقيد بالتجارب المنبقة عن الفضاء والزمن، إلا أن روس يرى أنه من أجل صياغة نظرية جديدة لا ينبغي إعطاء و تفسير للاختلاف في معنى وذكي » في العبارتين بواسطة الحديث عن اختلاف ميتافيزيقي بين الله وسقراط، بل بالاحرى بواسطة الحديث فقط عن اختلافات لسانية بينهما وعن محيطات لسانية للتعابير و(54) قادرة على تقديم تفسير نسقي لوظيفة التفارق بين العبارتين.

هكذا ليس من الضروري، يرى روس، أن نفسر مثل هذه الاختلافات في المعنى بواسطة استحضار فرضيات حول اختلافات في المراجع كما يعتقد ذلك العديد من الفلاسفة الوضعيين الذين يرون ضرورة استدعاء خصائص الإحالة على الاشياء من اجل تفسير التفارق وذلك بسبب فرادة بعض التعابير الإحالية (55)، هذه الفرادة لا تبدو متعلقة إلا بالعبارات ذات الحمولة الميتافيزيقية والتي لم يتم تفسيرها إلا بأحكام معيارية تراتبية لا تنتبه إلى السياق اللفظي والحيط اللساني الذي تشتغل فيه.

<sup>52)</sup> نقسه ص 25 .

<sup>53)</sup> نفسه ص 25.

<sup>54)</sup> نفسه ص 25 .

<sup>55)</sup> نفسه حي 26 .

#### 4.3.1. استنتاجات

عكن أن نخلص من خلال تفصيل روس لمظاهر قصور النظرية الكلاسيكية للقياس الدالية :

أ. فسرت النظرية الكلاسيكية العديد من علاقات المعنى لكنها لم تفسر نسقيا
 قياس والاستعارة.

اهتمت هذه النظرية بالعلاقات الاشتقاقية للمعنى وبالإرغامات الميتافيزيقية دون
 تتبه إلى حضور أكثر المفاهيم شمولية في تحديد القياس أي :

3. التفارق الذي يبدو وضعه مركزيا في فهم اشتغال الآلية القياسية التي يقوم منطق عريكها للغات الطبيعية على سيرورتي الجمع والتفريق، المماثلة والتفارق، ذلك أن معرفتنا إلاشياء وبتشمباتها وبعلاقاتها ائتلافا واختلافا تحصل بهذه الآلية الضرورية.

القياس إذن حتمية تتحكم في اشتغال الخطاب الطبيعي ونموه وتطور قواميسه
 وتشكال إدراكاته للعالم ولتشكلاته الذهنية.

تأسيسا على هذه المحدودية، تحاول البدائل التي تطرحها النظريات المعاصرة، ان تقدم صياغات جديدة تراعي المفاهيم المركزية المهيسنة وانواع الفروق بين المعاني والطبيعة النسقية المصفاهيم والاشتغال اللغوي والعلاقات التي من الضروري الانتباه إليها كعلاقة القياس بالاستعارة والالتباس والاشتراك اللفظي... وهو عمل سنسعى إلى كشف بعض أبعاده في صياق لاحق.

### 41. الاستعارة ومسألة الكائن : الوضع اللغوي والأنطولوجي لفعل الكينونة

« المالم داخل البنية الأرسطية للغة ثابت في حين أن الواقع دينامي (...) إن العالم عالمي النومي لن يصير أبدا ما كان عليه من قبل (...) والاشياء ليست لا جميلة ولا قبيحة ، لا هذا ولا ذاك، ولكننا نحن انطلاقا من مقاييس شخصية نسند إليها خصائص دون آخرى ه.

## ميشيل صوصي الدلالة العامة اليوم

يرى العديد من الدارسين أن الآثار التي تركها أرسطو مهيمنة على تاريخ الفكر الغربي والعربي اللاحق تكمن في جانب من جوانبها بتصوره الأنطولوجي لمسالة الكائن وللوضع المنهجي لفعل الكينونة: هل هو رابط أم اصطلاح لفظي يفيد الوجود؟

ويبدو أن الإجماع فيما يخص هذه المسالة يعود إلى أن أرسطو جمع بين البنيتين :

الرابط والوجود في خانة واحدة، الشيء الذي أعطى الانطباع بان تواجد الاصطلاحين تواجد شرطي مبني على تتال زمني وليس تواجداً جدليا بين وظيفتين تعملان باستقلال دون تحكم الواحدة في الأخرى كما يرى بنقنست.

نريد أن نبين في هذا السياق كيف أثر هذا النظام تأثيرا سلبيا في الفكر البلاغي، خصوصا ما يتعلق منه بوضعية الاستعارة، وذلك من خلال عرض الوضع الذي عرفه فعل الكينونة عندارسطو بشكل عام، لغويا وانطولوجيا، ثم تخصيص نتائج هذه المسألة على موضوع الاستعارة.

ساسعى إلى معالجة هذا الجانب من النظرية الأرسطية من خلال تصورين (لغوي وأنطولوجي)، تختلف منطلقاتهما النظرية ولكنهما يلتقيان في ما نستهدف إيضاحه أي فهم النسق الأرسطي في تصوره لبنية اللغة وتبيان محدودية مقدماته واستدلالاته وصولا إلى النشائج سواء على مستوى الخيط المعرفي المنهجي أو على مستوى الخيط الاعتقادي الأنطولوجي للمسألة.

إن تركيزي على هذين التصورين معا وأساسا يعود إلى كون الأول ألح على كل ما يعت بصلة للوضع اللغوي الخالص عند أرسطو دون إشارة إلى الخلفيات الأنطولوجية العميقة وذلك انسجاما مع البدائل النظرية التي انطلق منها كما سياتي ذكر ذلك، بينما ألح الثاني على البنيات اللسائية للانطولوجيا محللا كيف اشتغلت هذه البنيات داخل النسق الأرسطي ودور فعل الكنونة في كل ذلك.

### 1.4.1 . فعل الكينونة وتجميد النسق الأرسطي لبنية اللغة

من بين الأعمال التي أبانت عن محدودية البنينة الأرسطية للغة وضرورة الانفلات من أسرها، كتاب الدلالة العامة اليوم لصاحبه ميشيل صوصي والقائم على خلفيات الدلالة العامة التي وضع أسسها ألفريد كورزيبسكي والتي مفادها ضرورة «منح الإنسان المعاصر أداة ثقافية للانفتاح ترتكز على فهم جيد للمحيط ( ( ( ) ) ).

تهتم الدلالة العامة، تأسيسا على هذا، بالطريقة التي يتمثل بها الفرد العالم ويمتلكه ويحاوره، وماهو تأثير اللغة على سلوكه. هذا التأكيد على الدور الذي يمكن أن تلعبه اللغة في سلوك الغرد، والعلاقة الرمزية التي تؤسسها اللغة اللغظية وغير اللفظية بين تجربة الفرد وتصوره للعالم، هي حافز المسعى الدلالي بآلياته التمثيلية على الانفلات من أسر البنية الأرسطية للغة بتوقيفاتها Blocages ومسبقاتها Apriori وتجميدها لانظمة السلوكات من خلالها تجميدها لانظمة السلوكات من خلالها تجميدها لانظمة السلوكات

M.Saucet, Sémantique générale aujourd'hui, le courrier du livre, 1987 p.13 (56

من أجل الانفلات من هذا الحصر يتم اقتراح مراجعة جذرية لعلاقة الفرد باللغة. يقول كورزيبسكى : «بالنسبة للذي يحيا الدلالة العامة، تكون كل الافكار متنوعة -nuan عيه، فهو ينغلت من ديكتاتورية الصواب / الخطأ والبياض / السواد والأطروحة / النقيض التي تبدو شبيهة بوجهة عملة واحدة معلقة الاستدلال داخل المظاهر التناقضية لنفس الواقع، في حين أن إشكاليتنا تتموضع داخل البحث عن مسعى إبداعي ١٥٦٠).

تتركز الانتفادات التي يوجهها المؤلف للنسق الارسطى (مع شبكة بدائله التي منعرض ما يفيد وجهتنا منها في نهاية هذا الجزء) في فصله السادس من الكتاب حيث يتم الاستهلال بمجموعة من المسلمات تخص إطار هذا النسق. نصوغها كالتالي :

 أرسطو هو مؤسس الفكر الغربي والتفكير الأرسطى في اللغة امتد حتى العصور الحديثة .

ب. الاستدلال بالقياس الذي لا ياخذه أحد كبرهان مطلق هو أيضا إرث أرسطي. ج. رغم أهمية ارسطو فإن الفكر المعاصر لا يمكن أن يرضى بلغة تكون هندستها الداخلية مفروضة على الأفعال.(58)

من خلال هذه العموميات نطرح سؤالا أساسيا نعده مفتاح فهم هذا الوصف الذي تلحقه الدلالة العامة بالنسق الأرسطي : كيف اشتغل هذا النسق على اللغة؟

«لقد تعودنا ـ يقول صوصى، وهذا ناتج عن إرث أرسطى . على التفكير والتعبير في أغلب الاحيان على طريقة موضوع ـ محمول ١٤٥٥ ، التي يمكن التمثيل لصيغها بمجموعة من الأمثلة منها:

المثال [: والثلج أبيض]

في هذا المثال تفيد خاصية البياض التي يسندها المتكلم للثلج من خلال فعل الكينونة الظاهر في الفرنسية والإنجليزية (est) والغالب في البنية العربية، أنها أصيلة فيه، في حين أن صفة البياض هاته ليست إلا انعكاسا لسيرورة تاويلية نتيجة اشتغال معين للبنية العصبية للمتلقى. من هنا يبدو طابع المحايثة بين الصفة والموضوع، الذي توحى به البنية الأرسطية للغة ضعيف الدليل، ذلك أن والأشياء ليست لا جميلة ولا قبيحة، لا هذه ولا تلك، ولكننا نحن انطلاقا من مقاييس شخصية (<sup>(())</sup> نسند إليها خصائص دون أخرى <sup>((6))</sup>.

**<sup>57)</sup>نفس المرجع ص 14** .

<sup>52)</sup> نفسه ص 61.

**<sup>59)</sup>** نفسه می 62.

كابتحكم في مسالة المقاييس الشخصية هاته أوضاع حللها باستفاضة منظرو العلم المرفي ذلك أن الأبعاد الثقافية والبيئية والسهكولوجية للمتلقى تساهم بشكل مؤثر في تشكيل بنيته الإدراكية وتفاعله مع العالم الخارجي. **61) صوصي ص 62.** 

المثال. 2: والحديد صلب،

تظهر في هذا المثال صعوبة أخرى في تقبل سلامة تركيب هذه العبارة، ذلك أن فعل الكينونة (est) يبدو ممثلا للتطابق أو كعلاقة تكافؤية بين حديد وصلب : حديد = صلب، والخلط هنا واضح فالعلاقة انتمائية وليست تطابقية يمثل الحديد بموجبها حالة خاصة من مفهوم عام هو الصلب.

لم يترك المؤلف هذين المثالين دون إشارة إلى العامل اللغوي الذي يتحمل مسؤولية هذا الخلط والذي هو فعل الكينونة باعتباره أداة مهيمنة على بنية الجملة (62) فبغض النظر عن وضعه الضروري أثناء الاستعمال كملحق Auxiliaire أو كتعبير عن الوجود Est» d'existence»، نجد هناك حالتين يوظف فيهما فعل الكينونة إما للإسناد أو للتطابق وهما حالتان تثيران العديد من المشاكل يقترح لها صوصى بدائل انطلاقا من روح الدلالة العامة:

### 1.1.4.1 . الإسناد

في هذه الحالة « يتم تحويل فكرتنا عن الإدراك ، وهذا يقودنا إلى أن نسند إلى الأشياء خصائص مرتبطة بما يجري داخل جلدتنا «(63) وكبديل لهذا الفعل الإسنادي يرى صوصي أنه عوض القول « هذه الفاكهة حمراء » حيث يختفي فعل الكينونة ولا تبقى الحمرة مسندا محايثا للفاكهة بل لونا أدركه وأتعرف عليه بالارتباط بتجارب ماضية .

#### 2.1.4.1 . التطابق

وهو الحالة التي تنتج أكبر عدد من المشاكل، إنها تدرج فكرة الثبات داخل كون هو بالضرورة متحرك في صيرورة، وذلك بتجميد علاقة موضوع بمحمول. (١٩٠٠ وكبديل لهذه الصورة سيكون من الأجدى القول ه أضع الحديد ضمن أنواع الصلب » عوض القول ه الحديد (est) صلب » وذلك تماشيا مع نشاط إدراكي واع يجعل دلالة المرجع مستلزمة داخل القول. (65)

تستلزم هذه القضايا المثارة حسب المؤلف التذكير بالمنطق الأرسطي ( منطق الثالث المرفوع ) الذي يصاغ نظامه كالتالى :

مبدأ التطابق : (أ) هو (أ)

2. مبدأ التناقض: (أ) ليس لا (أ)

٤. مبدأ الوسط أو الثالث المرفوع : ليس هناك وسط ثالث بين (١) و لا (١). ولتبيان تأثير

62) سنخصص فقرة مطولة نشرح فيها الملابسات التي يشيرها فعل الكينونة داخل المجال التخاطبي إضافة إلى الخلفيات الأرسطية التي تتحكم في هذه الملابسات.

63) مبومتي ص 63 ،

64) نقسه ص 63.

65) نفسه ص 63.

هذه المعطيات المنطقية على البنية اللغوية، نقدم الصياغة التالية :

. «أهوأ»

(i) هنا رمز عام يمكنه أن يمثل ما نريده منه، وهو في هذه الصياغة الرمزية يشير إلى أن الكلمة مطابقة لذاتها أو أن الشيء مطابق لذاته، لكن « يتطابق الشيئان حين يمكن مقارنتهما حدا بحد في مجال المنطق الخالص. لا يثير هذا القول إشكالا فيما يخص صحته، أما إذا أردنا تطبيقه في مجال الموضوعات المحسوسة فإن الأمر سيتغير، ذلك أن الطبيعة لا تمنحنا أبدا حدثين متطابقين فهي تتقدم جوهريا بالصيرورة، وهنا تسقط مصداقية مبدأ الهوية أمام الاعتراف بأن كل شيء متحول في الطبيعة » . (60) وكمثال على هذا القول المصباح الذي أضيء به مكتبي وأنا أكتب قد تغير منذ كتابة السطر الأول إلى الآن رغم أن هذا التغير غير مدرك . (60)

. (1) ليس ( لا 1)

تدل هذه الصيغة ببساطة على أن موضوعا ما يختلف عن كل الموضوعات الأخرى حيث تمثل ( لا أ ) رمزيا ما يخالف (أ)، فلا يمكن للفظ أن يمثل في نفس الآن شيئا أو أشياء أخرى، (١١٥) وهذه فرضية ترفضها البنيات اللغوية الدلالية المضادة للارسطية.

ـ ليس هناك وسط بين (١) و لا (١)

هذا المبدأ يعني انعدام الحل الوسط (أي الثالث المرفوع)، فإما أن يكون (أ) مطابقا لذاته أو أن يختلف عما ليس (أ)، إنه المبدأ الذي يدرج نمط التوجيه الثنائي (إما وإما) "". لقد أورد المؤلف هذه الصياغة المنطقية الأرسطية لبين كيف أثرت سلبا في التفكير اللغوي اللاحق وكيف جعلت النظر إلى العالم يتم كما لو أنه مجزأ خال من العلاقات أو من الوسائط التي تسمع بخلق جو إدراكي ينطلق من الشمولية في الرؤى عبر تفاعل العناصر، ثم ليبين من جهة ثانية كيف أن أرسطو كان أقل أرسطية من تابعيه لأنه على الأقل يرى أن الشيء لا يكون مطابقا لذاته إلا في لحظة معطاة.

### 3.1.4.1 المقترح

بناء على حدود التصورات السابقة القائمة على أسس النسق المنطقي الأرسطي، يقترح صوصي تبعا لما تمليه خلفيات الدلالة العامة مفهوما قادرا على احتواء التناقضات السابقة وتجاوزها هو مفهوم والحقل والذي يسمح بالابتعاد عن دراسة العالم مجزء أو متفرق

<sup>66)</sup> نفسه ص 64 .

<sup>67)</sup> نفست من 64 .

<sup>68)</sup> نفسه ص 64 .

<sup>69)</sup> نفسه ص 64.

### الموضوعات، فهو مفهوم :

يتعارض مع تصور لفضاء ممتلئ بموضوعات منفصلة.

ب. يعين منطقة للفضاء يشتغل عليها العمل محددا بطبيعته الفيزيائية. (٢٥٥)

إن فكرة الحقل يقول صوصي و تنتمي إلى خطاب معاصر حول المعرفة، إنه مفهوم صالح للاندراج داخل الخطاطات التصورية لمذاهب متنوعة ذلك أنه يتجاوز الثنائية الأرسطيسة (٢٠٠)، ويؤكد على أنه من المستحيل فصل موضوع عن محيطه، فالعالم الفيزيائي يتقدم إلينا أساسا باعتباره مجموعة اتصالية، والوجود كما يقول كايزر وجود علاقي. (٢٦)

لماذا لا يتقدم الواقع باعتباره مجموعة من الموضوعات، بل باعتباره مجموعة اتصالية Continum تفرض ارتباط موضوع ما بمحيطه كما ذكرنا؟ نجيب عن هذا السؤال الجوهري بمثال أورده صوصى نصوغ مقولاته كما يلى:

يمكنني أن أضع قنينة عصير فواكه على الطاولة ثم أتحدث عنها واعينها بواسطة الفاظ وإذن أعزلها لفظيا عن محيطها. هذا الفصل الاصطناعي يهمل الواقع التحتي لوجود هذه القننة:

 ا. وزن القنينة ناتج عن جذب الأرض، ففوق سطح القمر سيكون وزنها أقل ست مرات.

ب. الالوان التي أبصرها مرتبطة بطبيعة الضوء المنعكس و /أو المنتشر قبل أن تبلغ

ج. اختلاف الحرارة بين القنينة والهواء الذي يحيط بها ينتقل بواسطة تدفق الطاقة.

د. جزء الطاولة الذي توضع عليه القنينة يخضع لتشوه جزئي.

ه. هذه العلاقات تنمو عبر الزمن<sup>(73)</sup>.

يبدو لمي أن الاستنتاج الذي يمكن أن نخلص إليه من هذا التمثيل هو أنه :

 أ. من السهل البرهنة على أن الاشياء لاتوجد إلا في ارتباط بمحيطها، فاللغة هي التي تبدع الانشقاقات اللفظية الاصطناعية التي تبعد المتلقي عن إدراك الصيغ العلاقية للموضوع حين لا يكون تلقيه شموليا.

ب. هذه الصيغ العلاقية التي أفرزها تحليل المثال المذكور، عنوان مغاير لما يصطلح عليه بالسياق في مقاربة الأنظمة النصية كما سيأتي تفصيل ذلك.

<sup>70)</sup> نفسه ص 65 .

<sup>71)</sup> نفسه ص 65.

<sup>72)</sup>نفسه ص 65.

<sup>.73)</sup> نفسه ص 66.

### 2.4.1 مدخل إلى لغة غير أرسطية

لا يبدو أنه كان بالإمكان للمؤلف أن يقف عند تقديم مقترحات عمومية، ذلك أن السياق الدلالي المعرفي الذي تم فيه انتقاد النسق الأرسطي وتبيان حدوده وتأثيره في الممارسة اللغوية استلزم بالضرورة تقديم اقتراح مضاد للارسطية هو ما قام به صوصي انطلاقا من المقدمات التالية :

أ . إن البنية الأرسطية للغة ترجع التوجيهات الثنائية bivalente الملخصة بواسطة شكل (إما وإما) الذي يختزل اختيارات الفرد إلى نظام تبادلي ييسره المعجم الذي تمنحه الألفاظ المعبرة عن معاني متعارضة : كبير /صغير ـ لطيف / شديد ـ ذكي / غبي...إلخ.

ب. في مقابل هذا الوضع، إدا تمت دراسة الطبيعة موضوعيا بالنظر إلى آلياتنا الثقافية automatismes intellect، يمكن إقامة ملاحظات متعارضة مع هذه الوضعية.

ج. تتشكل هذه الاقتراحات داخل جدول فارز للاختلاف بين النسق الارسطي والنسق غير الأرسطي : (74)

| المنطق غير الأرسطي                       | المنطق الأرسطي                                  |  |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
| (١) لا يبقى مطابقاً لذاته عبر مرور الزمن | 1. أ هو أ                                       |  |
| طبيب هو في نفس الآن رب أسرة وزوج         | 2. طبيب هو طبيب                                 |  |
| ولاعب شطرنج                              | ·<br>                                           |  |
| الكلمة نفسمها يمكن أن تمثل فكرة أو       | 3. الكلمة هي الكلمة                             |  |
| شيئا واقعياإلخ                           |                                                 |  |
| (١) هو (١) في بعض الظروف و (١١)          | 4. (أ) يختلف عن (لاً أ)                         |  |
| في ظروف أخرى                             |                                                 |  |
| زيد فموضوي مع أصدقائه ومنغلق في          | <ol> <li>لا يمكن لزيد أن يكون فوضويا</li> </ol> |  |
| عمله                                     | ومنغلقا                                         |  |
| يمكن أن تكون هناك حلول لا نهائية         | 6. ليس هناك حل ثالث                             |  |
| الروحية لا تختزل إلى هذه المبادلة بل إلى | 7. الفرد إما معتقد أو ملحد                      |  |
| فروع فلسفية ودينية أو غيرها .            |                                                 |  |

74) نفسه من 69.

وتجدر الإشارة إلى أن التعارض القائم بين المنطلقين ليس مطلقا، إنها بالأحرى علاقة تضمن يكون فيها المنطق الأرسطي حالة خاصة داخل المنطق غير الأرسطي<sup>(75)</sup>، ذلك أن الهدم المطلق عمل غير ممكن من الناحية المعرفية، فهناك تتميمات وليست هناك قطائع، والمنطق الأرسطي يتوفر على ثوابت ليس الفضل فيها لأرسطو أو لغيره.

ماهي الصلة التي تمكن إقامتها بين هذه المقترحات وبين النظام الاستعاري؟

أ. إذا كان العالم حسب أرسطو ثابتا فإن دلالاته أيضا ستكون ثابتة؛ فبنية اللغة الأرسطية بهذا المعنى تعبر عن عالم مغلق جامد دينامي في حين أن هناك إمكانيات للتعبير اللغوي تعكس العالم باعتبار فضاء دلاليا يعيش الفرد داخله. يقربنا التصور الذي طرحه صوصي من فهم أكفى للاستعارة نجده مضمرا في بنائه النظري ومضادا لروح النسق القديم الذي تحمل عناصر الاستعارة داخله انطلاقا من مقوماتها المعطاة فتنتفي عنها بالتالي خاصية الابتكار والدينامية.

ب. ربما تسمح بنية اللغة الأرسطية بوضع أشكال استعارية، ولكنها أشكال قالبية مبتة لا يراعى فيها وضع الاستعارة كوسيلة معرفية للإدراك وسيرورة ابتداعية تعكس تفاعل الإنسان مع محيطه وكيفية تمثله له.

من هنا يبدو لي أن ما أورده صوصي يلتقي في مستوى معين بانتقاد لا يكوف للنزعة الموضوعية objectivisme باعتبارها نظاما فلسفيا يجمد علاقة الفرد بمحيطه كما ينعكس ذلك لغويا أي أن طبيعة الإنتاج اللغوي تبعا للتصور الموضوعاني تكون معطاة قبليا وتعكس نمطا من التفكير الثابت المطلق في اللغة والواقع في حين أنهما نسبيان تبعا لثقافة المتلقي وللسيرورة والتطور اللذين يعرفهما الواقع.

ج. حين نتامل البنية الثلاثية للغة عند أرسطو نتبين أن الاستعارة تندرج ضمن خانة التطابق حيث العلاقة لا يحكمها الابتكار والتفاعل ولا توجهها العلاقة الجسدية بين الفرد ومحيطه. وفي الوقت الذي نجد فيه أرسطو ينفي الثالث المرفوع، تتأسس البدائل الدلالية للأرسطية على ضرورة مراعاة العنصر الثالث باعتباره شكلا تنسيبيا للغة في عكسها للعالم، إضافة إلى كون البدائل المعرفية ترى انطلاقا من هذا المنظور أن الاستعارة تتدخل هنا في هذا المبدأ المغفل من طرف أرسطو أي أنها تحدث في سياق البين بين الذي لا يمارس الحكم الإطلاقي على اللغة بل يجعل العملية نسبية لانها متعلقة بالوضع الثقافي للمتكلم وليست مسألة نهائية، فوجهة النظر التي يصدر عنها متكلم ما في وصف العالم مخالفة بالضرورة (حزئيا أو كليا) عن وجهات نظر أخرى في فضاءات وأزمنة مغايرة، من هنا ضرورة الانتباه

75) نقسه ص 69.

إلى عامل اختلاف الثقافة وسيرورة الزمن ومن هنا أيضا خصوصية الكلام الشعري وفرادته بالنسبة لخطاب اللغة الطبيعية المشترك أز خطاب اللغة غير الأدبية عموما.

### 3.4.1. فعل الكينونة والعائق الأنطولوجي

نحاول في هذه الفقرة تحليل الوضع المربك لبنية اللغة الأرسطية من وجهة أخرى هي وجهة الانطولوجيا على اعتبار أن هذه الأخيرة مقاربة لسانية للكائن (...) تسعى إلى جعل الخطاب كائنا مقايسا في بنيته للكائن الذي ترشع نفسها لدراسة مسنداته الجوهرية (٢٥٠)، ومن هنا انزلاقها الكامن في وخلطها بين نظام الكائن ونظام اللغة».

في مقابل هذا الخلط كان على ممارسي الفكر الفلسفي، عوض أن يسقطوا في فخ الأنطولوجيا، «الإقرار بتعارض الخطاب والوجود»، فعلى المستوى اللساني «كل شئ ينقل الواقع تصوريا» وليس تطابقيا كما سنرى، وعلى مستوى الموجود أوغير اللساني «كل محتوى صادر عن نمط زماني مكاني ((27)).

كان لهذا الإقرار أن يسمح لا بإسقاط الكائن من حقل الاهتمام الفلسفي بل بالوعي بحدود هذا الاهتمام والاتجاه نحو الطريق المناسب فيما يخص التامل الفلسفي لمسالة اللغة والفكر.

السؤال الذي يبدو فارضا نفسه هنا هو :

- . أية علاقة نتوخى ربطها بين الإشكالية المطروحة وإشكالية الاستعارة؟
  - . ما علاقة الاستعارة بالمسالة الفلسفية عموما؟(٦٥)
    - . ما علاقة الاستعارة بالانطولوجيا؟

لا أزعم الكفاءة الشاملة لتحليل هذه الاسئلة، حسبي أن أقدم هنا مداخل للإجابة، وأول مقدمة أدفع بها في هذا السياق، تتلخص في كون المسألة الاستعارية ليست مسألة لسانية فقط، وليست مسألة أستبدال مواقع، من خلالها يتحدد ماهو حقيقي وماهو مجازي، إنها بالاحرى مسألة نسق تصوري يحضر في عملية الإنتاج وفي عملية التأويل معا. داخل هذا النسق التصوري تتحدد الاستعارة كنتاج لسيرورة تفاعلية بين الفرد ومحيطه من جهة (٢٥) وبحيط التلقى من جهة أخرى.

A. Taha. Langage et philosophie, Essai sur les structures linguistiques d'anthologie, publication de la faculté (76 des lettres-Rabat.

(۱)معتب حي 20 .

78) P. Riccer, La métaphore vive, Paris scuil 1975, p323 وقد خصص ريكور لهذه العلاقة بين الاستعاري وقد خصص ريكور لهذه العلاقة فصلا بكامله حلل من خلاله التباسية الكائن عند أرسطو والعلاقة بين الاستعاري والمتافيزيقي ليصل إلى أنّ الشعر يندرج ضمن السياق العام للغلسفة والحقيقة ويمفصل في ارتباط مع انحاط أخرى من الخطاب، تجربة الانتماء التي تدمج الإنسان داخل الخطاب وتدمج الخطاب داخل الكائن. ( ص398).

99) وهو الأمر الذي تقول به نظرية التفاعل الاستعاري من كون المعنى هو نتاج مساحة التوتر بين إنتاج النص من طرف مبدعه وتلقى النص من قبل مؤوله الذي يجعل المعنى قابلا للتعدد بتعدد القراءات وقد اصطلح ريتشاردز على هذه العلاقة بالمعنى المعطى والمعنى المبني في كتابه فالسفية البلاغة وخصصت له إينا كراب حيزا وافيا من خلال تحليلها إذا سلمنا بخاصية التفاعل هاته ودور النسق التصوري في تمثل الفرد لواقعه المباشر، وإذا استلزم هذا التسليم أن الفرد لا يمكنه أن ينقل الواقع كسا هو أو على الأقل لا يمكن فجموعة أفراد أن ينقلوا نفس الواقع كساهو بل يتم ذلك تصوريا حسب ثقافة الفرد أولا وحسب نظامه الإدراكي ثانيا، تبين لنا كيف أن الاستعارة تشكل حجر الزاوية في وضعية الأنطولوجيا باعتبارها تشكيلا لعلاقة معينة بين اللغة والوجود ((8))، تلك العلاقة التي لم يحسن التفكير القلسفي تشكيلها فكان الخلط التاريخي بين النظامين منذ أرسطو إلى آخر التيارات الوضعية في الفلسفة والفكر اللغوي.

هذا الخلط طبعا هو الذي الزم حقل التفكير البلاغي والفلسفي بصفة عامة، فكان الاعتقاد بوجود كيانات محايثة للمفاهيم والمقولات من خلال مجموعة من التصورات المغلوطة اهمها وضعية فعل الكينونة، هل هو رابط أم فعل وجودي؟ إضافة إلى الإرث الارسطي حول المقولات والجواهر، والذي خصصنا لإضاءته مجالا خاصا في هذا العمل.

يتطلب منا تبيان موقع الخلط، أن نركز على وضعية فعل الكينونة في ارتباطه بالانطولوجيا وتمثيل الكائن، لنبين من خلال ذلك كيف عملت الانطولوجيا على طمس أهم الخصائص المحركة للتفكير ولتمثل العالم ألا وهو الإدراك البشري والتفاعل خارج القوانين المسطرة التي تجمد العالم في قوالب نهائية في حين يكون هو ديناميا، ثم نعقب باختصار على كيفية انتقال فعل الكينونة بفعل التأثيرات، إلى انساق لغات لا تتضمنه بنيتها.

1.3.4.1. فعل الكينونة : الخلط بين الرابط والوجود

تبدو الوضعية التي خلقها فعل الكينونة من خلال تواجده داخل النسق اللغوي الغربي مزدوجة الوضع والتأثير :

المفاهيم المحلية والشمولية للاستعارة الشعرية في بحث بعنوان -Pætics V.13 N°6 1984-local ans global aspects of in
وصف وتاويل التعابير الاستعارية في النصوص الشعرية... ونظرية الاستعارة الشعرية المميزة للاستعارة الشعرية تشمل وصف وتاويل التعابير الاستعارية في النصوص الشعرية... ونظرية الاستعارة الشعرية يجب آلا تفسر فقط المظاهر المحلية المائلة في سيرورات الفاطر المحلية في سيرورات الدلالية الدينامية للاستعارة الشمولي المعقد المخاصة بالتعابير الاستعارية، داخل نص شعري وبالتاني فإن السيرورات الدلالية الدينامية للاستعارة الشعرية التي تكون فيها إعادة التاويل الاستعارية الاستعارية الاساسية مستلزمة استنتاجا، تبين أن إجراءات التفاعل الشمولي، من هنا فإن التحليل النصي للاستعارة الشعرية شبه ضروري من أجل فهم كاف لسيروراتها التفاعلية المعقدة التي من خلالها يتم توليد المعني في النص الشعرية شبه ضروري من أجل فهم كاف لسيروراتها التفاعلية المعقدة التي من خلالها يتم توليد المعني في النص

80) يَكُن اعتبار تاريخ الفلسفة الغربية منذ هايدغر وصولا إلى جاك دريدا تاريخا لمحاورة مفاهيم الوجود والحقيقة والهوية والاجتلاف من خلاله الحفر في أصول الفلسفة اليونانية الافلاطونية والارسطية وأن الصراع بين مختلف هذه التيارات الفلسفية صراع حول بناء الحقيقة هل على النمو والتراكم أو على التقويض والتراجع. ويبدو أن التفكير في اللغة والاستعارة لا يحرج عن هذا السياق العام للفكر، وقد أفرد عبد السلام بنعبد العالى في كتاب أسس الفكر الفلسفي المعاصر، توبقال 1991 مجالا واسعا لمناقشة مفهوم التشابه من خلال النسخة والسيمولاكر وكيف أن مسالة الاختلاف لا تخرج عن مسالة المشابهة بل أنه الا يتخالف إلا ما يتشابه الا ص201) انظر كذلك بول ريكور الاستعارة الحية مرجع مذكور ص 396.

ـ إن الذي جعل مقولة الكائن من خلال (cst)، اللفظ المعبر عن الوجود، المسالة الفلسفية بامتياز داخل الفلسفة الغربية هو النسق اللساني الإغريقي وذلك عندما خلط أرسطو في كتابه العبارة بين فعل الكينونة كرابط وبين معناه الوجودي حيث عوض أن يستخرج أمثله (الكائن. الرابط) من الاحكام الإسنادية يلجأ إلى أحكام الوجود وإلى القضايا التي لا يكون الرابط فيها مميزا بشكل صريح عن المحمول. ويتبين هذا الخلط حين يسند أرسطو إليه إضافة إلى معناه الخاص إمكانية التعبير عن الزمن، وهذه مسالة يبدو تناقضها في أن فعل الكينونة إذا كان رابطا فهو حرف والحرف لا يدل على الزمن.

أرسطو إذن لم يع الفرق بين الوظيفة التركيبية لفعل الكينونة (الرابط) وبين وظيفته الدلالية (الوجود) مخلفا بذلك خللا في تاريخ الفكر اللغوي، ليس الغربي فقط بل وأيضا في بنيات لغوية أخرى من خلال تأملات بعض مفكريها وذلك من خلال تأثر العرب بمخلفات النسق الارسطي الذي يعد فعل الكينونة، إن لم يكن ظاهرا على سطح الجملة فهو مضمر فيها، \* فترجموا الفكرة الارسطية عن الكائن إلى النص العربي (هو) حيث صار منذلذ ضرورة منطقية وأنطولوجية ».

تأتي هذه الترجمة في الوقت الذي لا تحتاج فيه بنية اللغة العربية إلى رابط (هو) كما الشان في اليونانية، ودليل ذلك أن صلاحية الرابط في العربية يأتي فقط حين «يسمح بتأسيس علاقة تطابق بين الفاعل والاسم (ابن خلدون هو صاحب المقدمة)، إضافة إلى أن فعل ٥ كان » لا يمكن اعتباره رابطا لان الرابط ينبغي أن يكون حرفا بينما «كان» فعل ناقص وهو عند المناطقة فعل الكينونة».

خلاصة القول فيما سلف نسوقها كما يلي: إن محاولة جعل فعل الكينونة رابطا ووجودا في بنية اللغة عموما ومضمرا في العربية، عمل يستلهم أرسطو ليلحق باللغة صنيعا تحاول الأبحاث المعاصرة تجاوزه، ألا وهو إقرار التطابق والثبات حيث لا مكان لوجودهما.

يتمثل السعي القائم الآن في ضرورة كشف دينامية اللغة تبعا لدينامية المرجع الشيء الذي يجعل النسق الأرسطي الوضعي يتداعى أمام علاقات الصدق المفتعلة، وبروز مفهوم التعاعل المؤسس للبنية الاستعارية للغة .(١١١)

18) يحضر مفهوم التفاعل بقوة في تحليل هايدرغر الاشعار هولدرلين حيث يظهر النعن ملكا للمتلقين وليس المؤلفه ويكون المعنى أو المعنى أو المعندة نتاجا لتعدد القراءات الا لمقصدية المؤلف فقط.

Heiddager, les hymnes de Hölderlin: la Germanie et le Rhin Gallimand 1989. وقد قدمت ليندا فلاور تصورا متقدما يرتكز على ضرورة توسيع الخطاطات النظرية للفعل القرائي (التضاعل بين النص والقارئ) واستكشاف الصيرورات المعرفية للقراء والكتاب داخل فعل بناء وتمثيل المنى، وتتلخص نظريتها في أن القراء والكتاب بموتون، وهم أيضا ينسون أو يعيدون بناء تأويلات ومقاصدهم، النصوص وحدها تحيا، لكن فقط حين تؤول من جديد: Linda Flower, «Interpretative acts :cognition and construction of discourse » in poetics. 16/1987.

#### 2.3.4.1 القولات

نشات مسالة المقولات في الفلسفة وأخذت أهميتها في الفكر الغربي انطلاقا من تحليل معاني الرابط. فماهي المقولات؟ وكيف مارست تاثيرها على البنية اللغوية؟

المقولات مسندات أو خصائص منسوبة إلى ذات أو شيء أو كائن، (...) وهي حاضرة في كل موضع من الأطروحات الكبرى الفلسفية في أوروبا منذ جدول المقولات عند أرسطو مع الجوهر باعتباره مقولة أولى إلى جدول المقولات الكانطية التي يكون الجوهر والعلة والتبادل بحسبها صيغا للزمن».

يمكن أن نعد هذا التعريف مدخلا لفهم العلاقة بين المقولات والرابط أولا، وفهم الوضعية الحقيقية للمقولات كمفهوم متجذر داخل النسق الأرسطي الوضعي ثانيا، ثم فهم تأثير هذا المفهوم (باعتباره مفهوما كونيا)على بنيات لغوية أخرى من بينها العربية ثالثا.

#### 3.3.4.1. المقولات والرابط

تتجلى هذه العلاقة حين يميز أرسطو بين الكائن الرابط باعتباره استعمالا نسبيا لفعل الكينونة وبين الاستعمال المطلق الذي يمكن أن يدل على الوجود. يتعلق الأمر هنا بالطريقة التي نبحث بها عن السبب أو العلة في وجود شيء ما، فحين نتساءل هل الله موجود أو غير موجود نكون قد استعملنا (est) أو (n'est pas) بالمعنى المطلق وليس بمعنى الرابط (الرجل (هو) أبيض أو ليس بابيض).

هذا التمييز بين الكائن. الرابط والكائن الوجود أدى بأرسطو إلى التمييز بين الماهية والوجود فحدد أسبقية زمنية للوجود على الماهية وأنه ينبغي إثبات وجود الشيء لتحديد ماهيته. من هنا حين يكون السؤال مرتكزا على الوجود فإن فعل الكينونة يستعمل في معناه المطلق بينما في الصياغة التي تعبر عن الماهية فإنه يستعمل كرابط. في هذا السياق نشأت مسألة المقولات كما أوردنا فويقه أي باعتبارها تؤسس مجموع المفاهيم الأكثر عمومية والتي بواسطتها يتمثل الفكر الكائن.

يعود هذا الدور المركزي المسند للمقولات إلى تصور فلاسفة الأنطولوجيا لفعل الكينونة على أنه الكلمة الضامنة للربط بين اللغة والوجود، في حين ليست هناك وأية علاقة ضرورية بين مفهوم لفظي يفيد الوجود أو الكينونة الواقعية ووظيفة الرابط».

### 4.3.4.1 أساس المقولات داخل النسق الأرسطي

إذا كان أرسطو وحدد المقولات: الجوهر والكم والكيف والعلاقة والمكان والزمان والوضع والملكية، فذلك لانه اعتقد أن تحديد شيء ما لا يكون ممكنا إلا في المستوى الذي تكون فيه المحمولات المثبتة منتهية، وهو الشيء الذي ينتهي بنا إلى فهم الخلل المركزي في

تفكير أرسطو الكامن في وعد المقولات التي تتأسس على خواص اللغة اليونانية مقولات محايثة للطبيعة الموضوعية للكائن، في حين أن لكل لغة مقولاتها من جهة وأن وضع هذه المقولات من جهة ثانية ليس وضعا محايثا بل خاضعا لمنطق تفاعلي يحدد علاقة اللغة بالوجود حسب التصور الإدراكي الذي يستلزمه التلقي، لا انطلاقا من ثوابت موضوعية جامدة.

داخل هذا التصور المخالف، لا تكون المقولات ذات أصل عقلاني ولا ذات أصل أنطولوجي أي و خصائص موضوعية تكمن في الكائن ذاته وتؤسس بنيته الداخلية »، بل داخل سياق لساني بدون إدراكه قد يقع السقوط في الفهم الفاسد. هكذا ينبغي على كل لغة أن تمتلك مقولاتها الخالصة والتي بواسطتها تحلل الكائن وتنقل الفكر»، وهي الخلاصة التي لو تم وعيها من طرف أرسطو أو من طرف لاحقيه لكان لبنية اللغات الأخرى التي تأثرت بمنطق المقولات الأرسطية شأن آخر.

#### 5.3.4.1 . التأثير

تأثرت اللغة العربية بالنسق الأرسطي ككل، فعد فلاسفتها المقولات ونموذجا كونيا وطبقوها على بنية الجملة كماهي، ولو أنهم أدركوا العلاقات الضيقة بين جدول المقولات ولائحة الأمثلة اليونانية الموافقة لها، والتي يجد البعض منها معادلات في العربية، ولو أنهم قاموا بترجمات عربية دقيقة للنص اليوناني الخاص بالمقولات لانتبهوا إن لم يكن لبطلان هذه المقولات فعلى الاقل لقيمتها النسبية». بهذا المعنى فإن المقولات لا تبدو مؤسسة لا لمظاهر موضوعية محايثة للكائن (28) ولا لاشكال بنية الإدراك، بل إنها كما سبق الذكر ذات طابع لساني خالص وخاضعة لاوضاع تفاعلية.

#### 4.4.1. استنتاجات

نستطيع أن ننهي هذا العرض المختصر بمجموعة من الاستنتاجات التركيبية حول وضعية الأنطولوجيا مجسدة في فلسفة أرسطو في خلطها بين مستويي الوجود واللغة.

أ. يعود أصل الانطولوجيا على الاقل في جزء منه، إلى وجود فعل الكينونة في اللغة اليونانية.

G.Kleiber, La Sémantique du prototype, Catégorie et sens Lexical, PUF. 1990, P95 (82

إن لم تكن المقولات ذات مظاهر محايثة للكائن فإنه يمكن تصورها من خلال الخصائص التفاعلية للمناصر وابضا من خلال مفهوم الشاهد الاصل والمشابهة العائلية، فحسب التصور الكلاسيكي يفترض أن نسخ نفس المقولة متعادلة صوريا، مثلا كل نسخ التفاحة تعد تفاحا، وأنه من أجل أن تكون تفاحة ينبغي أن تمتلك الخصائص الضرورية والكافية التي تحدد مفهوم التفاحة : الخصائص العامة (أن تكون فاكهة)، ثم الخصائص النوعية التي تسمح بتمييز التفاح عن الموز مثلا (أن تكون مستديرة...) إلا أن التصور المعرفي ينطلق من نسخ المقولات الاكثر تميلية من غيرها (التفاح صنفية، وهذا يعني أنه في الذاكرة البشرية لا تكون تمثيلات مختلف نسخ المقولة الواحدة متطابقة، بل تتوزع حسب درجة تمثيلها بالنسبة لنسخة نموذجية التي هي الشاهد الامثل أو الطراز proxcypg الذي يمين هو الآخر بواصطة مفاهيم المباثلة أو المشابهة العائلية).

ب. هذا الفعل، يكمن دوره الحاسم الذي يلعبه في تاريخ الفكر البسشري لا إلى وظيفته الرابطية، بل بالخصوص إلى معناه الوجودي، وخطا الانطولوجيا هو محاولتها الجمع بين الوظيفة التركيبية لهذا الفعل ومحتواه الدلالي.

ج. إن قول أرسطو بأن والكائن محمول شامل أو ملفوظ مشترك ينطبق على الجوهر مثلما ينطبق على الجوهر مثلما ينطبق على باقي المقولات ، قول متهافت لأن الكائن أولا ليس محمولا لسانيا ، ثم إن الجوهر الفردي لا يوجد موضوعيا ، إن ماندركه من الواقع ليس إلا انطباعات وصور مثل الانطباعات من اللون والشكل والصلابة في الطاولة ، والتي لا تكف عن التنوع في العدد والكثافة لانها خاضعة باستمرار للاحداث الخارجية . (83)

من هنا فإن إحساسنا بوجود محايث للشيء المنظور إحساس واهم يعود أولا إلى الاسم الذي سنسنده له (وهو اسم لا تكمن صلاحيته إلا في نظام إدراك المتلقي ولغاته المعبر بها وليس في الشيء ذاته)، ويعود ثانيا إلى تشييئنا للمعطيات المحسوسة والمنتسرة للشيء، فعتقد أنها مسندات نهائية مثبتة ومتاصلة فيه بينما هذا الشيء ليس إلا انعكاسا لبنيتنا العصبية والتصورية بما فيها من أنظمة بيولوجية وإدراكية وحركية وثقافية.

د. إن اللغة انطلاقا من هذه الاعتبارات «نظام مختلف جذريا عن نظام الكائن » حيث إن القواعد التي تحكم الدلائل اللسانية مغايرة تماما لتلك التي تحدد الموضوعات داخل الوجود. فلكل واحدة نسقها الخاص، وهما لا يترابطان إلا في السياق الذي تكون فيه اللغة جهازا يقوم بتنقيل نظام الكائن إلى نظام فكر أي إلى دلالة، وهو ما لم تعه الأنطولوجيا في استدلالاتها.

بهذا المعنى لا تنقل اللغة الواقع إلا تصوريا، أي أن العلاقة ليست انعكاسية تطابقية (هذا الاعتبار يسقط في فخ تجميد الواقع وجعل اللغة تعبيرا سلبيا عن أشيائه وكانه ليس هناك إلا اسم واحد للمسمى وكأن هذا المسمى لا يتغير عبر الزمن). إنها بالاحرى علاقة استعارية تحكمها البنيات التصورية للمتكلم وتأويله للعالم الخارجي حسب نسق المعتقدات الثقافية والفردية والبيئية التي تختزنها ذاكرته، وحسب نوعية المتخيل الذي يحرك الفرد والمجتمع والذي من خلاله تظهر الفنون والآداب والشعر.

83) مفهوم الصيرورة والدينامية يعبر بوضوح عن مسألة التدع هاته.

### 5.1 التحديدات الأرسطية وهيمنة مفهوم القاموس

يدرس أرسطو أيضا دور الاستمعارات في التحديدات. ويلح في كتاب التحليلات الأولى (الجدل Topica) على أن التمييز قائم بين التحديدات الحقيقية (الاصلية) والاستعارية، مهرهنا على أنه من الضروري الاحتراس من الالتباس والغموض الملازمين لهذه الاخيرة.

أورطوني الاستعارة والفكر

### 1.5.1 . التحديد ونظام القاموس

تتمثل القاعدة التي أقام عليها أمبرطو إيكو كتابه السيميوطيقا وفلسفة اللغة (1984) في وضعه لثنائيات غير متجانسة تعود كل واحدة منها لأصل معرفي واعتقادي مضمر أو صريح، وهي إذ تقوم على هذا الأساس فإنها تستلزم، كما مارس ذلك المؤلف، نظاما دقيقا من الاستدلالات الهادفة إلى تبيان قصور الاولى وفعالية الثانية في تمثل الخطاب إنتاجا وتلقيا وتاويلا.

هذه الثنائيات هي: القاموس/الموسوعة، التحديد/التاويل، التعادل/ الاستدلال...، وقد أدرجها المؤلف ضمن فصله الثاني الذي يهدف إلى البرهنة على عدم تماسك النموذج التحديدي القائم على الجنس والنوع والفصل في الشجرة الفورفورية(184).

يؤكد أمبرطو إيكو في البدء على عدم تماسك وكفاية هذه الشجرة سليلة التحديد الارسطي والقائمة على نظام دلالي قاموسي (85) ينظر إلى المعاني كمحمولات سكونية محايثة للموضوع لا كخصائص تفاعلية تنتج عن تعدد السياقات ودينامية المعاني واختلاف الانظمة الإدراكية للافراد والجماعات(86).

تتحدد أهم أبعاد هذا القصور في الكيفية التي تم بها تأطير نظريات الدليل من طرف الفلسفات المعاصرة ذات الأصل الوضعي الأرسطي حين عدته شيشا يمثل أو يرمز إلى شيء آخر، دون أن تنتبه إلى خاصية أكثر أهمية فيه وهي أنه شيء يمكن وينبغي تأويله (87).

يسمح لنا معيار التاويلية هذا وبالإنطلاق من الدليل المعطى للهيمنة تدريجيا على

84) أمبرطو إيكو (1984) ص 46. انظر أيضا أرسطو، كتاب المقولات، تلخيص ابن رشد دراسة وتحقيق جيوار جهامي دار الفكر البناني 1992.

85) رغم ُهذه الكفاية الناقصة بالإمكان حسب امبرطو إيكو استثمار شكل الشجرة داخل التمثيل الموسوعي وذلك ساعة القيام بتمثيلات جزئية .

86) الإشارة إلى الخصائص التفاعلية ونظام الإدراك نجده مفصلا بشكل دقيق عند لايكوف وجونسون في سياق حديثهما عن الوضع المعرفي في الاستعارة وإقامة نظرية للحقيقة من خلاله، انظر :

Lakoff and Johnson, Metaphors we live by, Cambridge University press, 1980.

87) أميرطو إيكو(1984)؛ مرجع مذكور ص 46.

الكون الكلي للسيرورة الدلائلية اللامنتهية (p = q) يجد أصوله في السيميوطيقا البيرسية بينما يقوم الأول قائم على نموذج استدلالي (p = q) يجد أصوله في السيميوطيقا البيرسية بينما يقوم الثاني على . نموذج تعادلي (p = q) أرسطي الأصل يجسده أمبرطو إيكو من خلال مفهوم القاموس الذي رسم فكرته الأولى السيميائي يلمسلف حين أقام نموذجه على تحليل العبارات في عناصرها الدنيا (q = q) يتضع ذلك من خلال المثال التالى :

يخص هذا المثال سلسلة من الألفاظ المحتويات الموافقة للاسماء المشتركة Common : خروف، شاة، رجل، امرأة، فتاة، حصان، فرس، نعجة، الكائن البشري، طفل، فرس وللضمائر : هو وهي (١٩٥٥).

يختزل يلمسلف القائمة بالشكل الذي يجعلها قابلة لان تمثل بواسطة رسم بياني. لقد حسب أن الألفاظ المحتويات لتعابير فرس، نعجة، الكائن البشري، طفل، تنتمي إلى قوائم غير مقيدة بينما تنتمي «هو وهي» إلى مقولة ذات عدد مقيد من الأعضاء».

| خيل  | طفل  | بشر   | نعجة |    |
|------|------|-------|------|----|
| فرس  | فتاة | امرأة | شاة  | هي |
| حصان | فتی  | رجل   | خروف | ae |

يبدو أن مقترح يلمسلف يعين ظاهرة لسانية ينبغي أن تفسر بواسطة القاموس، فإذا كان هذا الأخير يخص بشكل خالص معرفتنا اللسانية بدون إعطاء تعليمات مثل كيف نستعمل العناصر اللسانية من أجل الإشارة إلى أشياء أو أوضاع العالم، فإن قاموس يلمسلف يفسر بدون شك لماذا تكون جمل «كالشاة أنثى النعجة» و«إذا كانت س شاة إذن س ليست حصانا»، مصوغة دلاليا بشكل جيد، ومع ذلك لا يحصل مستعمل هذه اللغة أبدا معرفة مباشرة بالشاة أو بالحصان. (91) مع ذلك يفسر قاموس يلمسلف على الاقل الظواهر التالية:

أ . الترادف والشرح : (الشاة أنثى النعجة)

ب. المماثلة والمخالفة : (خروف/حصان، شاة/فرس، ثم إِن حصان وفرس يمتلكان مقوما دلاليا مشتركا، لكن من جهة أخرى يختلف الحصان عن الفرس ويختلف الفرس عن الشاة)

<sup>88)</sup> تفسه ص 46.

<sup>89)</sup> تفسه ص 47 .

<sup>90)</sup> نفسه ص 48

<sup>91)</sup> تفسه ص 48

- ج. التضاد ( فتي / فتاة، أو ثور / بقرة).
  - د. الاستغراق (خيل / حصان )
- ه. . الشذوذ الدلالي ( الحصان الذكر يحمل معنى في حين أن الأنثى الحصان عبارة شاذة ) .
- و. الالتباس الدلالي (ينبغي على قاموس تام أن يفسر الالتباس الممكن بين الخروف ram باعتباره سفينة حربية).
- ر. الحشو (في بعض القواميس المحدودة يتوافق الحشو مع تحقق المعنى أو امتلائه meaning fulness ، فالخروف الذكر عبارة صحيحة لكنها حشوية ).
- ن. الحقيقة التحليلية ( بسبب محدودية القاموس فإن ( الخروف ذكر ) هو في نفس
   الآن ذو معنى حشوي وحقيقي تحليليا بما أن معنى الموضوع يحتوي على معنى المحمول ) .
  - ج. التناقض (الخروف أنثي)
- ط. التركيبية (القاموس يتعرف على تعابير مثل «النعجة توفر الصوف» أو «الأبقار تعطى الحليب» باعتبارها مرتبطة بمعرفة الإنسان للعالم).
- ي. التنافر inconsistency ( ﴿ هذا خروف ﴾ و «هذه شاة » عبارتان لا يمكن أن تكونا حقيقيتين في نفس الآن إذا كانتا تحيلان على نفس الفرد ) .
- م. الامتصاص containment والاستلزام الدلائي (هاتان الظاهرتان مرتبطتان ببعضهما بصرامة بما أنه انطلاقا من القاموس، يفترض في كل عنصر احتواء بعض الخصائص، فعلى أساس هذه القيود الدلالية (وباستقلال عن أي قانون منطقي) فإن جملة «هذا خروف» تستلزم جملة «هذه نعجة»، وجملة «هذه ليست نعجة» تستلزم جملة «هذا ليس خروفا»، وجملة «هذا ليس خروفا، تبقى غير منحازة لما إذا كانت هذه نعجة أم لا؟ .(92)

رغم كل هذه الخصائص التي تميز قاموس يلمسلف فإنه لا يجيب عن مسألتين أساسيتين: كيف نحدد معنى المقومات (إذا كان خروف يعني نعجة ذكر فماذا تعني النعجة؟) وكيف نحصل على قائمة نهائية أو غير مقيدة؟((8).

ونظرا لما يعكسه نظام القاموس من محدودية وسيطرة لأجواء معرفية واعتقادية ترجع إلى التقليد اليوناني الأرسطي، يقترح أمبرطو إيكو ما دعاه بالتمثيل الموسوعي القائم على بنية استدلالية تجد خلفياتها في سيميوطيقا بيرس أساسا، انطلاقا من مفاهيم التأويل والسيرورة الدلائية اللامنتهية .

<sup>92)</sup> نفسه ص 48-49.

<sup>93)</sup> نفسه ص 49 .

يعود هذا إلى أننا داخل أنساق لغوية اتفاقية عادية نلاحظ قصور بنية التحديد فكيف إذا تم الانتقال إلى أنساق أكثر تعقيدا (حكائية أو شعرية) يفترض في مقاربتها اللجوء إلى نماذج تاويلية موسوعية متماسكة تراعي اقتضاءات النص وتحيينات القراءة من أجل كشف المعاني القائمة على مقصديات مضمرة وعلى تفاعل سياق مبني.

خلافا للشجرة إذن سيكون نموذج الموسوعة السيميائية هو الجذر Rhisome الذي يقوم اساسا على الترابط بين كل جزء من أجزائه وحيث داخل كل جذر يمكن تقطيع سلسلة غير محددة من الأشجار الجزئية. (١٩٩)

يعود مفهوم الجذر في اعتقادنا إلى نموذج يلح عليه أمبرطو إيكو فيما يخص بنيات الاستدلال والتناسل النصي، هو نموذج كيليان (Model Q) القائم على تفرع العقد انطلاقا من عقدة أولى (95)، وهو الآخر يستلهم ثنائية بيرسية مركزية هي Type/token (النمسوذج المجرد / تحقق النموذج). وسنترك أمر تفصيل هذه البدائل إلى سياق خاص بها في الفصل الثاني لنضع اليد في مايلي على محدودية المقاربة الكلاسيكية للتحديد.

### 2.5.1 . المقاربة الكلاسيكية للتحديد

سنعمل فيما يلي على كشف مكونات المقاربة الكلاسيكية للتحديد باعتباره الوسيلة الإجرائية لفهم التجرية والتي لم يتم تناولها بنفس المنظور والخلفية عند مختلف النظريات خصوصا تلك التي وعت مكامن القصور داخل الاتجاه الوضعي سليل النسق الارسطي وحاولت بناء على هذا الوعي تقديم بدائل هامة انطلاقا من خلفيات معرفية. سنتطرق لهذه البدائل في سياق لاحق، ونقتصر الآن على تقديم أهم مبادئ التحديد والدلالة القاموسية كما ترسبت في جسم النظرية الكلاسيكية منذ أرسطو.

يقوم التحديد في هذا التصور الكلاسيكي الموضوعاني على إحصاء الخصائص المحايثة التي تتحدد بواسطة الشروط الضرورية والكافية لتطبيق المفهوم «هكذا تكون التجارب والموضوعات في التصور التقليدي» حاملة لخصائص محايثة حيث تفهمها الكائنات البشرية انطلاقا من هذه الخصائص (8%).

نريد أن نجعل هذا التعريف العام مدخلا لاستعراض أخم خصائص التحديد الأرسطي والشجرة الغورفورية كما مثل لذلك كل من أمبرطو إيكو (1984) ومحمد مفتاح (1990) وصولا إلى كشف تأثير هذه البنية التحديدية في أنسجة النظريات الحديثة والتي ظلت في أغلبها وفية لهذا التقليد الوضعي القديم.

U.Eco, Sémiotique et philosophie du langage, P.U.F. 1988, P.112(94 U.Eco, la Structure absente, Mercure de France 1972, P.105 (95) 96) لايكوف وجونسون، مرجع مذكور، ص 119) انظر كذلك، كليبر (1990)، مرجع مذكور، ص23. التحديد الأرسطي بدءاً نظام متعالق بتصوره للمقولات والجواهر فهو وجوهر الطبيعة أو الطبيعة الجوهرية (٢٠٦ أي أنه) الوسيلة الاساسية لإدراك الاشياء مهما كانت،(١٩٥

يقدم أرسطو بهذا الصدد مثالا في معرض حديثه عن أهمية البحث في المسندات الملائمة لضبط جوهر موضوع معين، وهو مثال يتعلق بتحديد الإنسان «حيث إذا حددناه باعتباره حيوانا عاقلا فانيا فإن كل واحد من هذه المسندات تنطبق أيضا مستقلة على كيانات أخرى، لكن بأخذها مجتمعة، كمجموعة تحديدية، فإن هذه المسندات تنطبق فقط على الإنسان »(99).

التحديد عند أرسطو «يفسر معنى الاسم»، وهو في محاولته إيجاد منهج صحيح يستدل به على التحديدات المرضية، طور نظرية في الكليات أي الصيغ التي «يمكن أن تطبق فيها المقولات على الموضوع»، فعرض لأربع كليات هي «الجنس، الخاصة، التحديد، العرض» وذلك خلافا لشارحه فورفوريوس الذي أضاف كلية واحدة هي «الفصل»، فصارت بذلك الكليات بالنسبة لمتتبعي المنطق الأرسطي والشرح الفورفوري خمسة تتحدد معانيها كالتالى: (١٥٥٠)

- 1. الجنس هو الكلي المقول على كثيرين مختلفين في جواب : ماهو؟
- 2. النوع وهو الكلى المقول على كثيرين متحدين في الحقيقة في جواب : ماهو؟
  - 3. الفصل : جزء الماهية الصادق عليها في جواب : أي شيء؟
    - 4. الخاصة : مايخص الماهية ولايوجد لغيرها
  - العرض العام، الكلى الخارج عن الماهية الصادق عليها وعلى غيرها.

وإذ تترقب أصول التحديد الأرسطي على هذه الشاكلة فإنها تقدم تمييزا بين ما ينتمي إلى المقومات الذاتية أو ما يسمى بالحد وهي الجنس والنوع والفصل وما ينتمي إلى المقومات العرضية أو مايسمى بالرسم وهى الخاصة والعرض العام.

غرضنا من هذا العرض المختصر لمكونات التحديد الأرسطي المفصلة في الابحاث المذكورة آنفا، غرض مزدوج المبتغي، فهو من جهة يسعى إلى كشف دقيق لحدود النسق الأرسطي التحديدي ومن ثمة البحث في أوجه البدائل التي قدمتها الابحاث المعاصرة ذات المتصورات والمنطلقات الجديدة لما هو قديم (من ذلك مثلا توسيع وتتميم إيجابيات نظام التحديد الأرسطي بنظام التأويل البيرسي، ونظام القاموس سليل الشجرة الارسطية بنظام

<sup>97)</sup> مفتاح (1990) ص 12 .

<sup>98)</sup> نفسه ص 12 . 99) اميرطو إيكو (1984) ص 57 .

المنتاح (1990) ص 17، حيث يجد القارئ تفصيلا لنظرية أرسطو وفورفوريوس فضلا عن تأثيرهما في مصنفات التلاسفة المسلمين.

الموسوعة)، وهو يسعى من جهة أخرى إلى تبني الرؤية القائلة بنسبية النظرية حيث لا يمكن أن نفرض مطلقا كما يقول د. محمد مفتاح عناصر الابستمولوجية الأرسطية، فهناك ثوابت بشرية عامة تبقى صالحة وقابلة للاستثمار باعتبارها كليات متعالية، كما أن هناك مبادئ تحكمت فيها ميتافيزيقا الزمن الذي نشأت فيه فوجب هدمها وإقامة مبادئ جديدة أكثر قابلية لاحتواء تشعبات وثراء اللغة البشرية بمختلف مساربها وبرمزيتها واستعاريتها الضروريتين.

من هنا سوف نقدم رؤوس أقلام ترتبط عضويا بالتحليلات التي سبقتها والتي نريدها أن تراعي بمرونة ما لارسطو وماعليه إضافة إلى جعلها مدخلا لتبيان كيف أثر هذا النسق في مجموع الفلسفة الغربية اللاحقة كما نجد ذلك مثلا في وضعية سورل وفي النظام القاموسي ليلمسلف (أمبرطو إيكو1984) وفي الاعتراضات المعرفية على مختلف النظريات الموضوعائية (لايكوف1980).

لقد فصل د.محمد مفتاح القول في مجموع هذه القضايا في سياق حديثه عن الابستمولوجية الارسطية التحديدية وعن القياس الارسطي، حيث بين أن التعامل الحذر مع الأرسطية واجب نظرا لصمود بعض مفاهيمها، ذلك أن تحليل أرسطو قد يستفاد منه في العديد من الجوانب أما ما ينبغي أن يرفض فهو ابستمولوجيته المغرقة في التجزيء وضرورة استبدالها بابستمولوجية معاصرة مغايرة في المنطلقات والاهداف وقادرة على احتواء المفهوم داخل بنية شمولية وداخل نظام اصطلاحي جديد يراعي شروط إنتاج الخطاب وتداوله.

مستنيرين بهذا الرأي، سنحاول أن نقدم خلاصات تركيبية عن النسق الأرسطي مهدين بذلك للدخول إلى مابعد الأرسطية أو الاتجاه المعرفي الجديد :

- إن الاستعارة كماهي ممثلة في الاتجاه الموضعي الأرسطي «وسيلة لغوية لوصف بعض المماثلات الموجودة قبليا بين شيئين في العالم» أو انحرافا طفيليا يصبب اللغة فتكون بذلك أداة جمالية لا معرفية.
- التحليل الأرسطي بهذا المعنى تحليل مرجعي وعنه صدرت معطيات التحليل المقوماتي الذي يستخرج مقومات الموضوع والمحمول باعتبارها موجودة في المرجع الخارجي ثم يبني العلاقة بناء على هذه المقومات الملاصقة.
- 3. هذا التصور اقتضى من أرسطو تبثير الاستعارة على اسم أو كلمة فأهمل بذلك التحليل الشمولي داخل بنية كلية وأهمل بذلك دور السياق في استخلاص المعاني وبنائها، وهى العناصر الضرورية للتحليل بأجمعه وليس في أجزاء مستقلة منه.

إن أهمية الاسم الذي ارتكز عليه التحليل الأرسطي تعود إلى كونه الوحيد من بين سلسلة من المكونات (الرابط، المقطع، الحرف)، الذي يعرف كصوت معقد حامل لمعنى.

وهذه النواة الدلالية للبيان هي التي ارتكز عليها تعريف الاستعارة باعتبارها تحويلا لمعاني الكلمات الدلالية الميان اللفظ الكلمات الدلالية الله الكلمات المنظرية الدلالية حيث إن اللفظ باعتباره اسما أو فعلا يبقى الوحدة المعتمدة للنظام التعبيري Lexis . (102)

 برغم أن أرسطو هو أول من فكر فلسفيا في الاستعارة، فعدها مفهوما مركزيا تجنيسيا تصدر عنها باقي الحسنات، فإن تصوره للحدود وصياغته نظرية في المقولات والجواهر بناء عليها أوقعه في الكثير من التناقض والمحدودية، ذلك أن:

أ. نسقه مقتصر على التحديدات المعجمية في الوقت الذي لا تستطيع فيه هذه التحديدات أن تراعي نمو المعاني وتجددها ولا مرونة اللغة وقابليتها للتطور فضلا عن أن الحدود بصفة عامة ولا تفيد تصور الحقائق سواء كان الحد حقيقيا أو رسميا أو لفظيا. (١٥٥) إنها أنوية أولى لظهور المعاني وانتشارها ولا ينبغي أن تكون نهائية».

ب. هذا النسق لا يعتبر سياق الخطاب والدلالة الإيحاثية، مفاد ذلك أن الاوضاع النصية والخطابية تشتغل على أقطاب متعددة ومتضامة فيما بينها وتؤسس المجال الدلالي والابعاد الإيحاثية التي تنتجها المتوالية الكلامية وهي تخص أساسا: مقاصد المتكلم، ومقتضيات الحكاية أو النص الشعري ومستلزماتهما، والنسيج المعنوي المتماسك الذي يبدعه تلاحم الاستعارات والرموز وتراكبها عما يخلق سياقا تاويليا متفردا يختص به النص دون غيره. كل هذا يندرج داخل طاقة ابتكارية يفتقدها النسق المذكور فتؤثر سلبا على وضعية المفردات إذ أن إقفال مجال توظيف الالفاظ وتفجير قدراتها الابتداعية يجمد معانيها ويفقدها حيويتها وقابليتها للإثراء والتوسع.

ج. يحاول هذا النسق والإحاطة بالمقومات الذاتية والأعراض في حين أنه عمل مستحيل لأنها لا متناهية و. يرتبط هذا الكلام بما قلناه آنفا، فلو تم الانتباه إلى أنه كلما تعددت سياقات الخطاب تنوعت مقوماته تشابها وتخالفا وتعارضا وتناقضا، لما ظُن خطأ أنه بالإمكان الإحاطة بها وتكميمها. إن الفصل هنا فصل حاسم بين تصور للخطاب شمولي بنائي رسمي وبين تصور تجزيفي ذري انعزالي حدي رغم أن هناك أوضاعا تستوجب نوعا من المرونة كما سناتي على ذكره لاحقا.

Paul Ricœur, La métaphore Vive, Ed Seuit, Paris, 1975 (101

ونحن نركز هنا على مسئلة تحويل معاني الكلمات لأن هذه المسئلة كما سنرى هي المحور الذي قام عليه النظر المرجعي، فاكتشاف الاستعارة يقوم على تحليل المقومات الملاصقة للسوضوع والمحمول كما ذكرنا فويقه لا على فعل ابتكاري. والنظر إلى الاستعارة لم ينتبه إلى وضعها النصي باعتبارها تمثيلا بل ظلت معزولة عن البيان والسياق. 102) ه كل اسم هو إما اسم متداول أو إشارة أو استعارة أو اسم للزخرفة أو اسم مؤلف من طرف مؤلف أو اسم موسع أو اسم موجز أو اسم معرف ه. انظر ريكور (ص23). 103) مفتاح، مرجع مذكور، ص18.

و. إن الوضعية الميكانيكية لبنية الغة الأرسطية مرتبطة كما يرى العديد من الباحثين بفعل الكينونة المسؤول عن كل التطابقات التي تحرف الحكم وتمنع الجملة من التعبير عن أحاسيس صاحبها الخاصة (۱۹۹۱). لقد تحدثنا في الصفحات السابقة باستفاضة عن هذه المسؤولية، ويهمنا هنا في سياق هذه الملاحظات التركيبية المرتبطة بالتحديدات الأرسطية أن نبين أن المسألة تدخل في إطار نسق شمولي يحكمه منطق سكوني يجمد البنى اللغوية ومعها الفكر، وقد عبر صوصي عن ذلك بوضوح حين قال بان دينامية اللغة والعالم ينبغي أن تفرض تجاوز الاستعمالات اللغوية التي تفصل هذه الخواص وتبنّي صيغ لغوية تمليها الدلالة العامة، فتسمح بتقريب بنية اللغة من بنية الواقع أي تجعل بنية اللغة ذات خواص دينامية تنسيبية عاكسة لدينامية العالم وسيرورته, هذه الاشكال اللغوية الجديدة ينبغي أن تكون مضادة لما يفرزه فعل الكينونة ومعبرة عن حالات الفرد الشعورية : الرغبة الخاصة، الاعتقاد الخاص، يفرزه فعل الكلام المطلق العاكس لدلالة نهائية في المرجع الخارجي...الخ.

## 3.5.1. أرسطو: بين صمود النسق وضرورة التجاوز

تضمر الملاحظات الآنفة الذكر أمرين: أولا. وجود بعض الثوابت التي تحافظ للنسق الأرسطي على الصلاحية التي تسمع بالتعامل الحذر معه، دون السقوط في مزالقه الانطولوجية المتداعية أمام الثورات المعرفية المعاصرة / وثانيا. ضرورة تطعيم إيجابيات النسق الارسطي بمستويات جديدة تثري التحليل وهو ما قامت به بعض النظريات الارسطية الجديدة التي رغم محاولاتها التوفيقية ظلت نظريات معجمية لا تركيبية، مفردية لانصية، دلالية لا تداولية.

يتماشى هذا الكلام مع الرأي الذي يرى أن الأنساق الفلسفية لا تهدم سابقاتها هدما كاملا لأن هناك أولا نسبية علمية في هذا المجال ولأن الانساق النظرية ثانيا قد تدعي الهدم المطلق ولكن الخفي بين طياتها هو التتميم والتوليف الذي من الصعب بدونه إقامة أنظمة معرفية وفلسفية متعددة الخلفيات والتي تتآلف في اتجاه وتتخالف في اتجاه أخر.

ستكون ملاحظاتنا الموالية تركيبية أي أنها ستخص كل القضايا التي تطرقنا إليها في الصفحات السابقة على اعتبار أننا ابتدأنا بكشف مكونات النسق الأرسطي فكان عملنا إلى حد ما نقدا صرفا يسعى إلى تبيان مواطن القصور فيه، إلا أن نوعا من الإشعاع يبقى دائما واردا وهو مايسوغ آراء مجموعة من المحلين حول أهمية أرسطو في هذا المجال وهو ما جعلنا نختم هذا الفصل أولا بمداخل عن كيفية تطعيم الثوابت الأرسطية بمفاهيم جديدة وثانيا بخلاصة تجعل لأرسطو رغم كل شيء مجالا معرفيا لم يُنظر إليه بتمعن من جهة ولم يعطه أرسطو نفسه الرعاية الكاملة من جهة أخرى، :

101) فيوفني، مرجع مذكور، ص155.

1. إن مفهومي الهوية والتناقض اللذين قام عليهما النسق الأرسطي مع إهمال مبدأ البين بين وتأكيد مبدأ الثالث المرفوع، يظلان أساسيين في التفكير وفي اللغة، فالهوية (هوية الشخص وهوية النص وهوية الموضوع) ضرورية، لكن دون أن تكون هناك مماثلة كلية، والتناقض أساسي دون أن يكون كليا. هنا تتدخل مسالتا الجزئية والتعدية باعتبارهما تطويرا للقياس الأرسطي أ: ب: ج: د: حيث أن (أ) تناقض مظهريا (د) لكنها تشترك معها في بعض الصفات عن طريق التعدية ومن ثمة فلا تناقض، فضلا عن هذا فإذا كان أمامنا نص بدايته تعبير عن أزمة ونهايته تعبير عن ذهاب الأزمة، فمظهريا هناك تناقض ولكن إذا ملمنا بنمو النص وتحوله ومسألة الزمن والسيرورة وعملية المماثلة الجزئية بالتعدية فليس هناك تناقض بل تفارق جزئي هو الذي يعمل على نمو النص وتشكله.

حين نقول مع باحثين آخرين بضرورة المحافظة على مبدأ الهوية مكيفا بواسطة البين بين أو شبه التضاد synergy الذي ويقصد به ضمنا أن سيرورتين تشتغلان معا في إنتاج أثر لا يمكن أن ينتج وحده ع(١٥١٥) فمعنى ذلك :

أنه حتى ولو كان هناك فعل كينونة مضمر بين الموضوع والمحمول «الوردة (هي)
 حمراء» فليس هناك مساواة كلية بل مساواة ماثعة أي مماثلة جزئية.

ب. أننا نتعامل مع الأشياء انطلاقا من أن هناك تفاعلا بين الإنسان (جسديا) ومحيطه، والذي (وإن لم يتوفر على معطيات ودلالات قبلية) فهو يمتلك نواة يتم من خلالها التفاعل، وهو الشيء الذي يحدث تماما في النص حيث تكون هناك نواة أولى ضرورية تنمو وتتشعب وتتناسل وتتولد محدثة مجموعة من الائتلافات والاختلافات المتحكمة في عملية التفاعل بين مجموع عناصر النص.

2. على المستوى النصي إذن، يقوم هذا التفاعل على استثمار العلاقة بين المقومات الملاصقة وحدها كماهو ناتج الملاصقة والمقومات السياقية. معنى ذلك أن القول بالمقومات الملاصقة وحدها كماهو ناتج عن التحديد الأرسطي سيسقط في نوع من التحليل المعجمي الصرف مما لا يقدم فائدة كبيرة لا للنص ولا للمحلل وهو ما يحتم الانتباه إلى مفهوم التشاكل باعتباره مفهوما مبنيا على التعالق السياقي الضامن لانسجام الخطاب على طول سلسلة تراكبية. (106)

3. إن هذا الانفتاح على المقومات السياقية التي يفرضها مدار الحديث (حيث يتم داخل سياق معين تحديد المفهوم، وترتيب مقوماته الذاتية والعرضية، ثم إسناد رسوم إليه)،
 يقى من شرين : أولا. شر السقوط في فخ الوضعية المغرقة التي تقول بوجود كيانات محايثة

M.J Apter, «Metaphor as Synergy», in D.MIALL. Metaphor : problems and perspectives, Humanities press, (105 New Jersey, 1985 P.56.
(106 مفتاح) مرجع مذكور، صر23.

للمفاهيم قبليا دون الانتباه إلى الدور الاساسي لخصائص التفاعل، وثانيا. شر السقوط في المثالية المغرقة التي تقول بوجود لا شيء في العالم وبأن الإنسان هو الذي يسند إليه كل الدلالات. معنى هذا أنه ينبغي وجود توليفية بين العالم واللغة: ليس هناك تطابق كلي بينهما (مافي العالم مطابق لما في اللغة) وإنما هناك تفاعل جسدي أي علاقة تجريبية يمارسها الفرد داخل محيطه.

4. إن الانتباه إلى التحديد بالرسم (۱۵۳) يؤدي إلى تجاوز معرفة الحس المشترك ( الجاهزة )
 على حد تعبير أمبرطو إيكو وتبني معرفة الخبراء بناء على مفهوم التنبؤ (۱۵۷۱ ذلك أن كل مفردة
 كما يقول أمبرطو إيكو ونص متوقع أو محتمل وأي نص هو تمطيط لمفردة واحدة أو أكثر ».

 5. بهذا يصير التحديد الرسمي جزءاً من تصور شمولي يتجاوز الابستمولوجية الأرسطية المغرقة في الوضعية حيث لم يتمكن أي طرف أن يرفضه بسبب ضرورته كبعد مهيمن في السيرورة التحليلية، فهو :

ا. «أداة لتحليل المفردات منعزلة أو مركبة، والجمل والنص»، حيث إن فائدة هذا الحد
 تكمن في شمولية الإمكانات التي يتيحها الرسم من أجل ضبط مستويات اشتغال اللغة سواء
 تعلق الأمر بسياق لفظى محدود أو بسياق خطابى مشعب.

ب. مفهوم يتعلق بالأعراض والخواص التي تصير مقومات ضرورية حين تقوم بتمييز الشيء الموصوف عن أشياء أخرى مطابقة له في المقومات الذاتية، ومعنى هذا أن سياق التحديد الرسمي لا يكتفي بملاحقة المقومات الملاصقة كمعاني نهائية بل يختص أساسا بتقصي المعاني التي ينتجها السياق من خلال تفاعل مكونات تأسيس الخطاب.

ج. أهم أبعاده أن «كل موجود يحتاج إلى صفات تسند إليه أو تحمل عليه ليعرف أو يتناسل» ((109).

د. يساهم في حل إشكالية الكناية والمجاز المرسل في البلاغة العربية من منظور تفاعلي يهمل التحديد القائم علي التشجير الفورفوري، فهو يشمل ما يدعى بالتحليل العاملي (الفاعل، الموضوع، الأداة، الهدف) والتحليل العلي (الصانع، الصورة، المادة، الغاية)، حيث يتم التركيز . انطلاقا من التحليل الرسمي . على جانب معين من المتوالية الكلامية ويقوم المتلقي بتتميم العناصر الغائبة انطلاقا من ذاكرته . فمثال «أمطرت السماء نباتاً»، يكون فيه الرسم أو البؤرة هو النبات الذي أشير به الغيث الذي يحدثه ويتمم القارئ العناصر غير الواردة

<sup>107)</sup> مفتاح، مرجع مذكور، ص36.30.

<sup>108)</sup>وهو مفهوم يعمل إلى جانب مفاهيم أخرى على إعادة بناء النصوص من خلال ترميم انكساراتها المقصودة من طرف المبدع.

<sup>109)</sup> مفتاح 1990 ص 36.

في العبارة الكنائية تبعا لموسوعته الثقافية : الأداة (الغيم)، المادة (مما يتكون منه الغيث)، الغاية (الرعى) (١١١٠).

في ختام هذه الملاحظات التركيبية، لدى اعتقاد في أن الانتقال إلى تحليل الأسيقة التي أزمت البنية الأرسطية ثم اقترحت بدائل مضادة مرورا بالإشارة إلى الحدوس المعرفية الأرسطية لا يجوز له أن يتم دون الوقوف على التأثيرات الحقيقية التي مارسها النسق الفلسفي الأرسطي على معظم التيارات الفلسفية الغربية ذات الاتجاه الوضعي الصريح أو المضمر، فقد أشار لايكوف وجونسون (1980) في معرض حديثهما عن أسطورة الموضوعيانية في الفلسفة الغربية إلى قوة هذا التأثير ومدى سريانه في جسم كل الاتجاهات الفلسفية.

حسبنا أن نقف الآن على نموذج أساسي في مجال التفكير اللغوي الاستعاري هو جون سورل (1982)، ساعين من وراء هذا التوقف إلى تفصيل مقدماته النظرية وإلى وضع مجموعة من الانتقادات حول خلفياتها ثم إلى تسطير بعض الملاحظات التركيبية حول مدى تأثير النموذج الموضوعياني في الفلسفة واللسانيات الحديثة انطلاقا من تصور لايكوف وجونسون كتمهيد أولى لتوسيع القول في ما قدمته تيارات فلسفية وسيميائية مضادة كشفت مواطن الخلل في أصول التصورات التقليدية وأعادت صياغة مفاهيمها داخل بنيات اصطلاحية ومفاهيمية تجريبانية أوسع وأشمل من قبيل التحديدات الاستعارية، الصياغة المقولية، الشواهد المثلى...)

## 4.5.1. امتداد التصور التقليدي في النماذج الفلسفية المعاصرة

1.4.5.1 ، نموذج سورل : المعنى والتعبير

يستهل سورل كتابة المعنى والتعبير (١١١) وبالخصوص فصل «الاستعارة» باسئلة تتعلق بمفهوم هذه الاخيرة وعلاقتها بعملية التواصل :

- ماهي الاستعارة؟
- . كيف تتميز في نفس الآن عن الأشكال الحرفية وعن الأشكال الأخرى للأقوال الحجازية؟
  - . لماذا نستعمل بعض التعابير بمعنى استعاري عوض أن نقول بدقة حرفية مانود قوله؟
- . كيف تشتغل الأقوال الاستعارية؟ أي كيف يمكن للمتكلمين أن يتواصلوا مع مستمعيهم بالحديث عن طريق الاستعارة دون أن يكون عليهم أن يقولوا ما يودون قوله.

<sup>110)</sup> نقسه من 33.

J.Searl, Sens et expression, Minuit, 1982 (111

تختص هذه الاستعارة حيث تختص هذه الاستعارة حيث المستوى التداولي للاستعارة حيث تكون وضعية التواصل مركزية، يمكن من خلالها تمثل دلالة الجملة أو الخطاب وكيفية اشتغال الاستعارة داخله وهي المسألة التي يوليها سورل أهمية خاصة في بحثه كما سيلي.

في طرحه لمسالة المعنى الاستعاري، يهدم سورل الفرضية التي تقول بازدواج المعنى داخل العبارة أو الجملة ( معنى حرفي / معنى استعاري)، وبالتالي فهو ينظر إلى القضية من وجهة أخرى مفادها أن الجملة تمتلك معناها فقط، فنحن حين نتحدث عن معنى استعاري فإننا نتحدث عن المقصديات الممكنة للمتكلم وعن إرادته في قول شيء ينزاح عما تعنيه العبارة في ذاتها.

من منطلق التركيز على كون مسالة الاستعارة إنما تتعلق بطبيعة العلاقة بين معنى الكلمة أو الجملة من جهة ومعنى المتكلم أو الجملة من جهة أخرى (ما يريد أن يقوله المتكلم ليس مطابقا لما تريد أن تقوله الجملة)، يميز سورل بين معنيين: الأول هو معنى تلفظ المتكلم والثاني هو معنى الجملة، وحيث يكون المعنى الاستعاري دائما هو معنى تلفظ المتكلم الاستعار، المعنى الجملة، وحيث يكون المعنى الاستعاري دائما هو معنى تلفظ المتكلم الاستعار، المعنى الاستعار، المعنى الجملة، وحيث يكون المعنى المستعار، المعنى المتحدد المعنى المتحدد المعنى الاستعار، والمعنى المتحدد الم

ويبدو من كلام سورل أن فهم المستمع لتلفظ المتكلم يخضع لتعاقد ضمني ربما كانت أسسه هي المعرفة المشتركة التي يتم تداولها بين الإثنين، ومن هنا فالعلاقة بين معنى العبارة ومنى التلفظ لا ترتبط بالصدفة أو بقرار فردي بل إنها نسقية.

بناء على هذه الملاحظة، ومن أجل تأسيس نظرية للاستعارة ينبغي في نظر سورل تحديد المبادئ التي تصل المعنى الحرفي للجملة بالمعنى الاستعاري للتلفظ وهي مبادئ لا تتعلق بالقدرة الدلالية بالمعنى التقليذي للمصطلح بل بالسؤال الأول المركزي الخاص باشتغال الاستعارة. فماهي المبادئ التي تتبح للمتكلم صياغة تلفظات استعارية وللمستمع فهمها؟ وماهى السمات التي تسمح بتمييز التلفظات الحرفية عن التلفظات الاستعارية؟

في حالة التلفظ الحرفي ا يكون معنى المتكلم ومعنى الجملة متطابقين، لكن في حالة التلفظ الاستعاري فإن شروط صدق القول لا تكون محددة بواسطة شروط صدق الجملة وحَدِّها العَامُ ((113) ومن أجل فهم التلفظ الاستعاري، فإن المستمع في حاجة إلى أكثر من معرفة اللغة، إن عليه أن يهيئ مبادئ أخرى تسمح له بفهم أن المتكلم حين يقول (سهي مى) فإنه يعني (سهي ر) ه.

هل السبب في كون التلفظ الاستعاري يدل على شيء آخر مختلف عن معنى الكلمات وعن معنى الجملة هو أن معنى العناصر المعجمية يتغير؟ الجواب يكون بالنفي حسب سورل إذ أن السبب يكمن في كون المتكلم يريد أن يقول شيئا آخر بواسطتها، حيث إن معناه لا يلتقى بمعنى الجملة أو الكلمة.

112) نقسه ( ص123 ) 113) نقسه ( ص 130 ) إن فهم هذه النقطة جوهري في نظر سورل ذلك أن المسالة المركزية في الاستعارة هي تفسير كيف أن معنى المتكلم ومعنى الجملة يتباعدان عن بعضهما رغم أنهما مترابطان (١١١٠)، ومثل هذا التفسير مستحيل إذا افترضنا أن معنى الجملة أو الكلمة يتغير داخل التلفظ الاستعاري (١١٥)، وهو الشيء الذي يهمله سورل داخل تصوره النظري لأن مقاييس التفاعل والتلقى والالتباس غائبة عن هذا النسق، وهو ما سيكون موضوع بعض انتقاداتنا لمكوناته:

1) حين يضع سورل فرضياته هاته فإنه يستبعد من استدلاله الطابع الملتبس للغة، ذلك الذي أشار إليه ريتشاردز كاساس للبناء التفاعلي السياقي للاستعارة، ويعكس خلفية وضعية عقلانية ذات إرث أرسطي دفين تختفي معالمه البارزة بفعل أشكال الاناقة التي يتم بها تزيين النسق النظري المحدث (نشير إلى هذا رغم اطلاعنا على الانتقاد الحاد الذي يوجهه سورل لنظرية التفاعل).

2) إن التمييز بين معنى حرفي للجملة ومعنى استعاري للمتكلم أو للتلفظ وجيه فيما يخص المقصدية التي يبني عليها المتكلم خطابه، يبقى أن سورل لم يضع في اعتباره خاصية التفاعل بين موضوعات الخطاب ومحمولاته، تلك التي تحقق إمكانية إنتاج وتوليد المعنى الاستعاري انطلاقا من البناءات السياقية الجديدة والمتكررة. إضافة إلى إهمال دور نظرية التلقي التي بناء عليها يصير الكاتب أو المتكلم قارئا لعمله من جهة ويكون القارئ مساهما في بناء دلالات ربما لم تكن مطروحة من قبل الاول، أي أن اعتبار البعد الاستعاري مشتركا بين الجملة والتلفظ يمنح إمكانية تعدد التأويل، ولا يوقفها على المتكلم وعلى القارئ في حدود المعرفة المشتركة ستصير واهية إذا ما اعتبرنا وجود قارئ لا ينتمي انتربولوجيا إلى نفس البيئة الثقافية التي أنتج فيها القول فيكون المتكلم ذا ملطة غير مقبولة تداوليا. يقودنا هذا البعد إلى فرضية آخرى هي أن مقصدية اللغة أقوى من مقصدية المتكلم لانها تحيا بتعدد القراءات.

114) تجترئ هذا الهامش المطول لترجمة الخطاطة التوجيهية التي وضعها سورل من أجل تمكين المستمع من فهم المعنى الاستعاري للتلفظ حيث تندرج في مسار استدلاله كالتالي : أ . حين يكون التلفظ المأخوذ حرفياً ، ناقصا أبحث عن معنى الجملة .

ب ـ من اجل ايجاد القيم المكنّة R حين نستمع لـ (S هو P)، ابحث في اي شيء يمكن لـ S ان تشابه P، ابحث عن سمات بارزة، جد معروفة ومتميزة للاشياء.

ج. عد إلى العنصر S وانظر أي المرشحين ذوي القيمة R يكونون خصائص محتملة أو عكنة لـ S . ومجمل القول دفان على المستمع أن يعي وموفة لموضوعات S وموضوعات P من أجل معرفة ماهي

وَمَجَمَلُ القولَ وَفَإِنْ عَلَى المُستِمَعِ أَنْ يَعِيعُ مَعْرَفَةً لُمُوضُوعات 5 ومُوضُوعات P مِن أجل معرفة ماهي القيم الممكنة ل R التي تكون مرشحات محتملة للإسناد الاستعاري ( ص 155 )

ورغّم ما سبقٌ فإن سورل يقوم بتُحديد مجموعة من البادئ الممكنة التي تمكن من ضبط R حين تكون P معطاة، ثم ينهي هذا الفصل الخاص بالاستعارة بوضع مقارنة بين المبادئ التي تمكم الاستعارة وتلك التي تمكم السخرية وأفعال اللغة غير المباشرة.

IA.Richards. The philosophy of Rhetoric. Oxford University Press, 1936 (115

3) إن إخضاع سورل الجملة لقراءتين: استعارة /شرح، يستبعد بل يوقف تعدد المعنى المفترض داخل اللغة والخطاب، ويمكن أن نستنتج من هنا انحصار سورل في المستوى العادي للغة وعدم التفاته إلى الطابع الابتكاري لها والذي يتجسد بوضوح في الخطاب الشعري عموما بل حتى في الخطاب العادي مادمنا نقر بخاصية الالتباس المحايثة لبنية اللغة، وفي مستوى أكثر تعقيدا في بعدها المعرفي حيث أننا نحيا بها وداخلها.

4) إذا ربطنا الشرح الذي يشير إليه سورل باللغة الشعرية سنكون قد قمنا بحيف خصوصا وأن دور المحلل هو اكتشاف جدل الحضور والغياب في النص (حضور الصورة وغياب التآويل الممكنة والمقاصد والدلالات الخفية)، بالاضافة إلى ضبط كيفية اشتغال المجاز داخله، وقد أشار سورل نفسه إلى سلبية الشرح ولكنه يحصر هذه السلبية في كونه يضعف من المعنى الاستعاري للكلمة أو الجملة، في حين أن الانتقاص الاساسي الكامن في آلية الشرح هو أنه يعتمد على تسطيح البنية الدلالية للنص وبسطها داخل بنية الكلام العادي دون انتباه ووعي ببناء المعنى الاستعاري وبالقاعدة الإيديولوجية التي يبني عليها هذا المعنى سياقا.

5) ثم لماذا يتجشم المتكلم في حالاته التعبيرية المختلفة، نفسه عناء البحث عن بناءات استعارية داخل اللغة إذا كانت مقاصده واضحة! طبعا لا يستطيع الاتجاه الوضعي لسورل معالجة هذء المسألة حيث تتفرع ملاحظتان :

الأولى: إن الطابع الابتكاري للغة يأتي من تلقاء نفسه، فلا يكون للمتكلم أحيانا وعي حقيقي فيما يخص بناء الاستعارة أو الجاز الاضطراري أو الاصطلاحات المثيلة داخل ثقافته ما دام تطور اللغة ينبني في كل حضارة عنى توالد المعاني وتعددها وما دامت البنية التصورية للمتكلم قائمة أساما على الاستعارة.

الثانية : إن حضور اللغة الشعرية كنظام معقد من الدلائل أمام المتلقي ينسف إمكانية وضع حدود قارة للسيطرة على المعنى داخل النص حيث يكون هناك دائما هامش يقظ بحث على السؤال وعلى الإنصات إلى أصوات الثغرات التي تبقى مفتوحة داخل النسيج النصي، وقابلة لمختلف التأويلات التي يعود اختلافها إلى العديد من الانظمة المتحكمة في ذهنية المحلل (نفسية، اعتقادية، ثقافية، بيئية...) المسؤول عن سد هذه الثغرات وترميمها.

### 2.4.5.1. اعتراضات لايكوف وجونسون

نكتفي في هذا الحيز بتسطير رؤوس أقلام عن مدى سريان التأثير الكلاسيكي الموضوعاني في أهم الاتجاهات العقلانية المعاصرة، تاركين أمر تبيان الكيفية التي كشفت بها الاستعارة باعتبارها فعالية تجريبانية حدود أسطورة الموضوعانية إلى الفصول اللاحقة من هذا العمل.

لقد أشار لا يكوف إلى أن أمر التحديد الوضعي لم يتوقف انتشاره عند أرسطو وأفلاطون بل إن « تاريخ الفكر البلاغي والفلسفي الغربي هو امتداد لتمجيد العقلانية والحقيقة المطلقة خصوصا بعد أن ظهر العلم التجريبي كنموذج للحقيقة فكانت الضحية هي بنيات الخطاب الاستعاري ه (١١٥). من هنا امتلكت الاستعارة في التقليد الموضوعاني أهمية هامشية وأقصيت كليا من دراسة الدلالة ه (١١٥).

نجد هذا الوضع كما يورد ذلك لايكوف وجونسون عند:

أ. هوبز: الاستعارات عبثية تؤدي إلى الخطأ بسبب طابعها الانفعالي.

ب. لوك : تحقير اللغة المجازية وعدها أداة بلاغية عدوة للحقيقة.

ج. كانط: إن التركيب الكانطي للعقلانية والاختبارية ينتمي هو الآخر إلى التقليد الموضوعاني رغم أنه يؤكد عدم إمكانية وجود معرفة للأشياء في ذاتها(١١١١).

فإذا كان العقلانيوين يقولون بأن «قدرتنا الفطرية على التعقل وحدها تستطيع تعريفنا بالاشياء كماهي واقعيا»، وإذا كان الاختباريون يقولون بأن «معرفتنا صادرة (بشكل مباشر أو غير مباشر) عن الإدراك الحسي، وهي مبنية انطلاقا من الحواس»، فإن موضوعانية كانط تبدو حين يؤكد أنه «فيما يخص أنماط الاشياء التي يمكن أن تمر بها الكائنات البشرية بواسطة معانيها (إرث اختباري)، نستطيع أن نمتلك معرفة صالحة كليا وقوانين أخلاقية كلية بفعل عقلنا الكلي (إرث عقلاني)» نستطيع أن نمتلك معرفة صالحة كليا وقوانين أخلاقية كلية

## 5.5.1 تركيب : نموذج تمثيلي للأطروحات الموضوعانية

يتضمن هذا النموذج الخلفية والمرتكز اللذين قامت عليهما أغلب الأطروحات اللغوية العقلانية حول الدلالة بمختلف مشاربها، وإذ ندرحه في هذا السياق فإنما سعيا منا إلى جعله تركيبا لما قدمنا من أمثلة عن التيارات الموضوعانية الغربية من جهة، ومدخلا للطرح الجريباني الذي يربط الحقيقة بالفهم البشري وبالأنساق التصورية للافراد والجماعات وبالاستعارت التي تبنين هذه الأنساق وتؤسس آلية لإبداع دلالات جديدة وواقعات جديدة في حياتنا. (الكان)

يرنكزهذا النموذج إذن على المبادئ التالية :

١ الحقيقة محددة بالتوافق بين الألفاظ والعالم دون وسيط الفهم البشري.

2 نظرية الدلالة بالنسبة إلى اللغات الطبيعية مؤسسة على نظرية الحقيقة ومستقلة عن الطريقة التي يفهم بها الناس ويستعملون اللغة.

```
116) لايكوف (1980) مرجع مذكور ص 190.
```

<sup>117)</sup> نفسه (ص 210)

<sup>118)</sup> نفسه ( ص 210)

<sup>119)</sup> نفسه (ص195)

<sup>120)</sup> نفسه ( ص 196 )

- 3. الدلالة موضوعية ومفصولة، مستقلة عن الفهم البشري.
- 4. الجمل موضوعات مجردة تمتلك بنيات محايئة مستقلة عن السياقات الخاصة بالاستعمال.
  - 5. بالإمكان الحصول على دلالات صلبة انطلاقا من دلالة أجزائها ومن بنيتها.
    - 6. التواصل محدد بنقل رسالة من متكلم إلى مستمع ذات دلالة ثانية.
- 7- الطريقة التي يفهم بها أحد جملة ماوما تعنيه بالنسبة إليه، مرتبطة بالدلالة الموضوعية للجملة ويما يعتقده الشخص بخصوص العالم والسياق الذي تلفظت فيه الجملة (121)

إن ما يمكن استخلاصه من هذه المبادئ هو عجز التصور الوضعي التحديدي القاموسي عن معالجة الجانب الخصب داخل اللغة البشرية أي عامل التطور داخلها والجانب السياقي داخل اللغة الشعرية أي ما ينتجه السياق من معاني جديدة يتم بناؤها بواسطة الاستدلال والتأويل وهو ما يحلله أمبرطو إيكو من خلال مفهوم الموسوعة ويحلله لايكوف وجونسون من خلال مفهوم الانسجام الاستعاري أو الاستعارة التصورية.

### 6.1. نحو نموذج معرفي للاستعارة

رغم أن نظرية اشتغال الاستعارات عند أرسطو هي الأساس الذي قامت عليه النظرية الكلاسيكية للاستعارة فإن تمجيده لقدرة الاستعارات على استنباط معرفة جديدة لم يحتفظ به الفكر الفلسفي الحديث.

لايكوف وجونسون الاستعارات نحيا بها

هل نعد تصور أرسطو للاستعارة نسقا متهافتا أم أن هناك خفايا مضمرة تعطي للرجل الفضل الذي يستحقه عبر التاريخ اللاحق للبلاغة؟ بعبارة أخرى : ما الذي ترك أرسطو مهيمنا كل هذا الزمن؟ وإذا كان التراث البلاغي قد تبنى وضعية أرسطو، بل وأساء استعمالها في بعض الاحيان، ألا يمكن أن نجد بعض التأويلات التي تمتلك صلاحيات خاصة في تعاملها مع نسقه؟

لقد أدى التحليل الذي قام به أمبرطو إيكو للاستعارة داخل النسق الأرسطي إلى استخلاص وقوع أرسطو في آفة المطابقة بين المقولات والأشياء الصادرة عن تصوره

121) نفسه (ص 208)

الانطولوجي للبنية المنطقية للغة (العالم ثابت /التطابق بين اللغة والواقع)، وقد مارس أمبرطو أيكو هنا نوعا من التتميم للهيكلة الارسطية بغية إنعاشها (التكثيف، المقولات المنقولة...). ورغم هذا يسند أمبرطو إيكو لارسطو بعنس الصفات الإيجابية أساسها أنه وعي طبيعة الاستعارة المعرفية وأشار إلى ذلك في بعض أسيقة عمله.

إن السؤال الذي يجدر بنا طرحه الآن هو: كيف يمكن لأرسطو أن يكون في نفس الآن ساقطا في مأزق التطابق وواعيا بالوضع المعرفي للاستعارة؟ هل يتعلق الأمر بتناقض ابستمولوجي داخل عمله أم بفارق زمني بين التصورين نفترض من خلاله أن هناك مقدمات لاحقة نفت المقدمات الأولى أو كيفتها حسب تصور أكثر مرونة؟ إذا كان الأمر كذلك، كيف أن تاريخ الفكر البلاغي لم يع هذا الوضع داخل النسق الأرسطى؟

هذه الاسئلة ومثيلاتها (والتي لا ندعي استقصاء أبعادها في هذا الحيز) مدخل إلى كسف الوجه الآخر لارسطو والذي لم يكن يدركه هو أيضا، وبعبارة أخرى هو كشف لتلك الحدوس البشرية النوعية التي تناقض عقلانية منتجها، فقد ألح العديد من الباحثين على أن أرسطو رغم وضعيمة نسقه، عرف فكره انبشاقات وحدوس تقف خارج هذا النسق وتعارضه، تخص أساساً الوضع المعرفي للاستعارة وكيف عرفت مكانها داخل التحليل الأرسطي ذاته ولكنها لم تأخذ حيزها المطلوب داخل النسق في كليته بسبب الاجواء الفلسفية والمنطقية التي تحكمت في وضع هذا النسق وفي خلفياته.

ماهي مبررات هذه الحدوس وكيف تتاسس داخل نسق ما كاشفة نوعا من التصدع داخله؟

يمكننا أن نجيب عن هذه الأسئلة في عدة نقط:

- إن البعد الانتروبولوجي الذي أسنده أرسطو للاستعارة حدس ضروري داخل نسقه نظر هو إليه بوعي أو لم ينظر.
- 2. إن الدور المعرفي يفرض نفسه على كل عمل يستلهم الموضوعية العلمية مما يجعل عمل أرسطو موحيا بالتناقض أي أن هناك إشراقات تأتي خلف الوعي الموضوعي لتؤشر بذلك على ثوابت بشرية تظهر بخفوت داخل نسق منضغط بخلفيات معينة وتنفجر داخل أنساق أخرى بمساعدة الزمن وتطور البنيات الذهنية المتاملة لسيرورة العالم واشتغال اللغة داخله.
- 3. إن أزمة أرسطو فيما يخص هذه الاشراقات المعرفية تكمن في كون الرجل لم
   يجعلها تندرج بشكل نسقى داخل عمله فهو أحيانا يشير إلى الوظيفة المعرفية للاستعارة

وأحيانا يهملها بل يناقضها تما جعل معظم الابحاث البلاغية لاتنتبه لهذا الجانب الخافت في تصوره.

ربما كانت هذه القضايا التي أشرت إليها في الأول وتلك التي سنفصل القول فيها الآن إجابة دقيقة عن سؤال هام هو كيف مارس الاقتراح الأرسطي سحره على عدد ضخم من المؤولين؟

إن تفسير هذا التساؤل هو الذي يبدأ به أمبرطو إيكو تحليله للوظيفة المعرفية للاستعارة داخل النسق الأرسطى نبسطه كالتالى :

1. إن أحد سببي هذا السحر هو مسؤولية سوء الفهم أو الالتباس ذلك أن أرسطو «غير بدون
 وعي مسار لعبه حين انتقل من الأنماط الثلاثة الأولى للاستعارة إلى النمط الرابع:

في الأنماط الثلاثة الأولى يتحدث أرسطو عن كيفية إنتاج وفهم الاستعارة.

ب . في النمط الرابع يتحدث عما تجعلنا الاستعارة نعرفه أي ما تقوله الاستعارة أو ما
 تنمى به معرفة العلاقات بين الأشياء .

لم يكشف أرسطو هذا الانتقال بوعي داخل كتاباته فكان ذلك مبعث ظهور خفي لنظام معرفي متعشر في استعارة النمط الرابع الشيء الذي لم يتم الانتباه إليه عند معظم التابعين.

 السبب الثاني هو أن أرسطو استنادا للانتقال المشار إليه أعلاه، ورغم نزعته الوضعية في تصور الاستعارة حسب نسق ابستمولوجي ضيق، كانت له حدوس مشرقة لم تستشمر بشكل لاثق عبر التاريخ البلاغي اللاحق، يقول أمبرطو إيكو :

«إن الدراسات التقليدية اللاحقة حول الاستعارة تتبنى نظرية التناسب أو القياس كتفسير للميكانيزم الاستعاري (تناول طوطولوجي) وتهمل غالبا الاستنتاجات الأرسطية العبقرية التي تقول بأن الاستعارة ليست فقط أداة متعة بل أيضا وبالأحرى أداة معرفة وإدراك ».

لكن ماذا يقصد أمبرطو إيكو بتمثل أرسطو للاستعارة كأداة معرفية؟ وكيف نستدل على ذلك انطلاقا من التمثيلات الأرسطية ذاتها؟

إن ملاحظات أمبرطو إيكو لا تأتي مجانية أو معزولة عن الاستدلال القوي بل يضعها انطلاقا من أمثلة محسوسة يتم تحليلها والاستدلال عليها (انتقادا أو تثمينا):

1. قدم أمبرطو إيكو مجموعة من الامثلة مقتطفة من كتاب البلاغة والشعوية، تبدو غير مقنعة باستعاريتها، إذ هي «مشابهات تضع التناسب مسبقا عوض أن تقترحه على شكل لغز صغير»، فإذا كانت الاستعارة فقط «تملكا لتناسب موضوع سلفا بحيث ننطلق من

المشابهة إنتاجيا ونصل إليها تأويليا، فإن هذه المشابهة ينبغي أن تكون دائما مقنعة..

2. مع ذلك فهذا الرأي ليس إطلاقيا، وهشاشة هذه الأمثلة ظاهرية فقط، أي أن بالإمكان تبريرها انطلاقا من البنية المعرفية للثقافة المنتجة ومن الإنصات الجيد لإيديولوجيا الشاعر واستطيقا العصر. إن استدلالا كهذا لا يتم إلا بنهج سيرورة تأويلية دائرية تمت صياغتها كالتالى:

 مثال : «أسنانك قطيع شياه تخرج لتوها من الماء». ظاهريا يبدو المثال غير مقنع إذا اعتبرنا الشياه المشعثة الخشنة الجلد والكريهة الروائح فضلا عن وضعها وهي مبللة.

لكن ببعض الجهد التأويلي نتخيل أن الشاعر قد أهمل بخصوص الشاة كل الخصائص المشار إليها ولم يحتفظ إلا بطبيعتها النوعية الجميلة (بياضها، استقامة عودها...)، بحيث إن نجاح الشاعر في صنيعه هذا يعود إلى كون هذه الخصائص هي التي تكون مسندة في ثقافته إلى الشاة، على الأقل في إطار الاستعمال الشعري.

ب. كيف نتوصل إلى كل هذه الاستنتاجات؟

إِنْ الْحُلُّلُ هَنَا يُواجِهُ ضَرُورَةُ اللَّجُوءَ إِلَى التَّاوِيلُ الدَّائْرِي :

أولا: افتراض منن مسبق وتأكيده انطلاقا من المشابهة بحيث نخمن مسبقا التحولات الاستعارية، أو الانطلاق من المشابهة من أجل الاستدلال على السنن الذي يجعلها مقبولة.

ثانيا : نبدأ في معرفة الايديولوجيا الجمالية للشاعر وخصائص الفتاة، أي تكوين فكرة إضافية عن هذه الطفلة وعن الكون التناصي للشاعر.

إذا واصلنا تحليلا عميقا لهذه السيرورة فإن هذا يجعلنا ندرك أننا أمام حركات استدلالية متعددة (افتراض أو استكشاف، استقراء، استنتاج)، ويجعلنا نعي بالتالي أن هذه الخطاطة تقف لصالح أرسطو فهي توجد على هامش نسقه الوضعي الضيق مغفلة من طرف الاتباع، وهي توضح ما قصده الرجل حين أسند للاستعارة وظيفة معرفية أي حين لم يحصرها فقط في كونها تجسيدا لبناء لغوي مخالف للمألوف أو منحرف عنه. من هنا فحافز إنتاج الاستعارة ليس فقط رغبة المنتج الفردية المستقلة أو مرونة اللغة وقابليتها لاستيعاب الإنجازات المتعددة المعنى بل العلائق التي تربط هذه المحددات بالعالم وبالشروط الجمالية والإيديولوجية للثقافة السائدة.

يظهر هذا المنحي عند أرسطو. كما يشير إلى ذلك أمبرطو إيكو. :

 حين يؤكد على أن ابتكار الاستعارات مؤشر على مواهب طبيعية ذلك أن معرفة إيجاد استعارات جميلة يعنى إدراك وتمثل المشابهة بين الأشياء بعضها ببعض، وإذن

فالاستعارة تضع (بالمعنى الفلفي والفيزيائي) تناسبا لم يكن معطى للنظر، أو أنه كان معطى للنظر إلا أن العين لم تكن تراه.

يبدو أن في هذا الأمر تأكيدا على البعد الكموني لمعاني الأشياء ولعلائقها وعلى البعد الحفري لعمل الاستعارة. والمسألة تبدو شديدة الوجاهة لأن العلاقات بين الأشياء إذا كانت مكشوفة المعنى بشكل مطلق فإن التفكير في استعاريتها وفي مسألة التناسب يكون مجانيا. إن فائدة الاستعارة تكمن أساسا في كشفها عن المناطق الجديدة أو المهملة في علاقة الإنسان بمحيطه وبالأشياء وفي علاقة هذه الأشياء بعضها ببعض؟

داخل هذا السياق البصري يطرح أمبرطو إيكو سؤالا مركزيا: ما الذي تعلمنا الاستعارة رؤيته؟ هل تعلمنا رؤية المشابهات بين الأشياء أو الشبكة الدقيقة للتناسبات بين الوحدات الثقافية؟

لا يجيب أرسطو عن هذا السؤال، وهذا شيء مشروع كما يرى أمبرطو إيكو بالنسبة إلى رجل «طابق بين أنماط كينونة الكائن (المقولات) وأنماط كينونة اللغة (...) إن ما فهمه أرسطو جيدا هو أن الاستعارة ليست زخرفا (محمنا) بل أداة إدراكية أي منبعا للوضوح واللغز في نفس الآن».

2. حين يوفر لهذه الوظيفة المعرفية عمادا مضيئا في الوقت الذي يسندها فيه للمحاكاة، ذلك أن الاستعارة كما يقول بول ريكو، «إذا كانت محاكاة فإنها لا يمكن أن تكون لعبة مجانية».

وإذن فقد أشار كتاب البلاغة إلى هذه القضايا بشكل جلي رغم أنها بقيت مستترة بسبب النظام العام المهيمن على الكتاب، فالاستعارة الأكثر جودة هي تلك التي تمثل الأشياء في حركيتها، والمعرفة الاستعارية معرفة لديناميات الواقع».

هذه الوجهة المنفتحة في تحليل ومقاربة الإنتاج الاستعاري هي التي يحاول أمبرطو إيكو وغيره أن يقودوها في اقتراحاتهم والتي سنحاول نحن أيضا إيضاحها وتوسيع آفاقها وكشف أبعادها من خلال مفاهيم أكثر كفاية وفعالية أهمها: السيرورة الدلائلية والتمثيل الموسوعي وتداولية النص والتفاعل والمثال والصياغة المقولية والتي يوجهها جميعا خيط ما يدعى بالعلم المعرفي.

## الفصل الثاني

# الاستعارة والنظرية المعرفية التمثيل الموسوعي وتداولية الاستعارة

تبدو الاستعارة فقيرة حين تكون معزولة، أما حين تندمج في السياق فإنها تدعم استعارات أخرى وتتقوى بها.

أمبرطو إيكو السيميائيات وفلسفة اللغة

> تقتضي كل استعارة ناجحة سياقا شاسعا للإحالة ولإعادة القراءة . أمبرطو إيكو حدود التأويل

إن الوظيفة المعرفية للاستعارة التي ظهرت في كتابات أرسطو على شكل إشراقات وحدوس هي الكفيلة بمقاربة تعقيد الاستعارة النصية في حالة توسيع وتتميم هذا النموذج داخل مجال نظري أرحب وضمن تصورات علمية جديدة تخالف الإكراهات الفلسفية للفكر اليوناني القديم.

ورغم أن الكتابات البلاغية والفلسفية احتفلت وفصلت القول في مجمل الإنتاج الارسطي درساً ونقدا وتوسيعا فإنها لم تنتبه كما سبقت الإشارة إلى عمق تصوره خارج إكراهات زمنه، مما يلزمنا بضرورة القيام بنقد وتأمل يراعي ظروف نمو النسق الأرسطي ويسعى إلى الإفادة من نموذجه بما يلائم المعطيات الجديدة للنظريات المعاصرة مسواء التي قاربت الاستعارة من منظور قريب من أرسطو أي النظريات الإبدائية أو النظريات الأرسطية الجديدة أو تلك التي حاولت تجاوزه وبناء نموذج غير تقليدي يراعي مفاهيم التخيل والإبداعية والشمولية والتعالق والترشيح والتناسب كما سيلي الذكر واعني بها النظريات التفاعلية البنائية المعرفية المنطالتية النصية.

لقد اجتمعت النظريات التي قاربت موضوع الاستعارة من منظور معجمي أو جملي أو نصي على أهمية أرسطو باعتباره مؤسسا للفكر البلاغي في إطار تصور شمولي لنسق اللغة والفكر. منها من ظل وفيا له ففسر وشرح ولخص ومنها من انطلق من أرسطو على أساس انه يمثل سلطة البداية لكنه سافر في عوالم أرحب ياخذ فيها الموضوع البلاغي حيزا جديدا للاستثمار بما يناسب القدرات الإبداعية للفكر المعاصر وهو ما سنقاربه في هذا الفصل.

ليس مدهشا إذن أن يكون الفكر الأرسطي قد احتل مكان الصدارة في كتابات وتحليلات القدماء والمعاصرين من عرب وعجم، فالفكر النظري العربي هو في جزء منه نتاج مثاقفة عميقة مع ما ترجم من نصوص يونانية وغيرها وعلى رأسها متون أرسطو، والفكر البلاغي الغربي القديم شارح دقيق ومفصل للأرسطية ويدين لها بالكثير من مفاهيمه واصطلاحاته، أما البلاغة المعاصرة فهي مع أرسطو (النزعة الموضوعية) أو ضده (النزعة الذاتية) أو بين بين (الأرسطة الجديدة التي حاولت بناء إطار نظري أنيق مستوحى من الجال الأرسطي)، ولكنه في كل الأحوال حاضر في ثنايا نظمها النظرية والفلسفية. هذا الأمر هو ما جعلنا نبدأ به ونولي نسقه أهمية بالغة في الحقيق عن الاستعارة وبنائها.

كان لايكوف وجونسون حصيفين حين بينا تهافت النسق الأرسطي بالنظر إلى جدة نموذجهما النظري الثوري لكنهما أولياه ما يستحق من تشمين وعرفان بالنظر إلى موقعه ضمن الفلسفة الغربية الموضوعانية بشكل عام، وكان امبرطو إيكو واعيا بما للرجل وما عليه ولذلك نجد أن نموذجه النظري في أغلب كتبه قراءة عميقة هادئة وثائرة في آن للفكر الارسطي بكل تشعباته وهو ما حذانا إلى تمثل نموذجه وإعطائه حيزا وافيا في عملنا هذا كما سيلي الذكر والتفصيل.

عديدة هي الدراسات والاتجاهات الفكرية والفلسفية التي تعرضت بالنقد وقدمت بدائل ابستمولوجية لتجاوز محدودية النسق الارسطي ولتوسيع آفاقه فيما يتعلق ببنية اللغة عموما وبمفهوم الاستعارة داخل الفكر الفلسفي والبلاغي على الخصوص.

تنهل أغلب هذه الأبحاث مما قدمته التيارات الأفلاطونية الجديدة من جهة ومن التوليفات الحديثة بين علوم اللغة والبلاغة، وبين البيولوجيا والحاسوب وهندسة الفضاء وهي أبحاث معرفية قدمت معطيات جديدة لإعادة تحديد العلاقة بين اللغة والمرجع بناء على مفاهيم إدراكية ونفسية وانتروبولوجية وعلى آليات للاشتغال الذهني يراعي السياق والعلاقة والقدرة الموسوعية والتأويل والمجال التداولي والقياس والمماثلة والمشابهة العائلية.

من بين من ثناول هذا النسق بالنقد والتحليل وتقديم البدائل نجد :

أ. أصحاب نظرية الدلالة العامة بزعامة كورزيبسكي وهي نظرية لم تناقش مسالة الاستعارة بشكل مباشر بل قدمت بدائل شمولية في تصور العالم والتفاعل معه كان من أهم مقوماتها الاعتراض على البنية الارسطية للغة وتبيان مدى قصورها في تشكيل تفاعل سليم بين الإنسان وعالمه الداخلي والخارجي، وقد كان لنا حديث عن هذه النظرية في الفصل الاول من هذا العمل.

ب. نظرية التفاعل ذات الجذور المعرفية والتي نجد معطياتها تتفاوت من حيث الشرح والتاويل والتمثيل والتوسيع عند كل من ريكور، وجماعة مو وأمبرطو إيكو وريتشاردز ولايكوف وجونسون، وماك كور ماك وأورطوني... وغيرهم، وهي نظريات حاولت أيضا تبيان قصور نظرية الاستعارة والقياس داخل النموذج الكلاسيكي القائم على خلفيات وضعية أساسها التطابق بين اللغة والعالم وقدمت حلولا أساسها التفاعل الجسدي والبيئي والثقافي بين الإنسان وعالمه في تمثل اللغة وإبداعها وبالتالي في إدراك دينامية الواقع والبحث عن الانسجام فيما يبدو مظهريا متناقض.

ج. نظرية الصياغة المقولية التي أعادت تحديد المعنى المعجمي على أساس مفاهيم الشاهد الأمثل (أو الطراز) والصنفية والتشابه العائلي والتي انتهت إلى أهمية تحليل المقولات انطلاقا من تداخل الحدود وليس استقلالها.

د. نظرية الموسوعة التي تقف خلفها مفاهيم التداول والتواصل والمجال الإحالي للقارئ وأهمية القراءة المتعددة الابعاد والقيم انطلاقا من مراعاة السياق وازدواجية المعنى وتقاطع المماثلة والمخالفة.

يرتبط هذا الفصل الخاص بالتمثيل الموسوعي إذن بالنتائج التي انتهينا إليها في الجزء المتعلق بقصور النموذج القاموسي. وعلى أساس محدودية الفعالية التحليلية التي يقدمها،

ظهر ما يسميه أمبرطو إيكو بمفهوم الموسوعة الذي يمكن من تحليل أشمل للبنيات اللغوية والاستعارية على وجه الخصوص، وذلك في ارتباط وثيق بمفاهيم منتمية إلى حقول الذكاء الاصطناعي وعلم النفس المعرفي مثل الاطر والمدونات والسيناريوهات والشبكات الدلالية والمحاور والتشاكلات والترادفات.

يقودنا هذا التمثيل إلى إدراك كون الشمولية مرتبطة بتصور جديد للمعنى المعجمي وللمقولات والصياغة المقولية، وهي مفاهيم سنشير إلى أبعادها عند حديثنا عن مسألة القياس في إطار أوسع يضم التعدية والمشابهة العائلية ودور الجسم في خلق المفاهيم.

### 1.2. ماهي الموسوعة؟

تندرج الموسوعة عند أمبرطو إيكو أولا في سياق استثمار مجموعة مفاهيم أساسية من أجل تحديد العمل التاويلي بين القارئ والنص. إن كون النص «آلة كسولة تفرض على القارئ عملا اشتراكيا عنيدا من أجل ملء فضاءات اللامقول أو المقول سلفاه، يفسر كيف أن اللجوء إلى الموسوعة لجوء إلى ذاكرة جماعية مفترضة من قبل التحليل حيث توجد مختزنة مختلف الأقوال والمعارف التي تنتشر في سياق معين ثقافي اجتماعي (١٠). بهــذا المعنى تكون الموسوعة فهرسا مضمرا ومقتضى من قبل النص ومحيناً من طرف القارئ.

يقول أمبرطو إيكو : «من أجل تحيين البنيات الخطابية فإن القارئ يواجه التمظهر الخطي بنسق القواعد التي توفرها اللغة التي كتب داخلها النص وتوفرها القدرة الموسوعية التي تحيل عليها هذه اللغة ذاتها ٤٠٤١. هذا الاندراج النصى الذي تقوم عليه بنية الموسوعة، هو الذي جعلها تمثل الشق البديل لما ظل القاموس عاجزا عن تحقيقه : إنه الشق السيميوطيقي بامتياز.

من هذا المنطلق العام يمكن اعتبار الموسوعة «مسلمة سيموطيقية والمجموعة المسجلة لكل التاويلات القابلة للإداك موضوعيا كمكتبة للمكتبات ه(٥).

يتطلب هذان التعريفان بعض الإيضاحات من حيث الخلفية المتحكمة في هذا النظاء. ومن حيث البنية المفهومية التي يشتغل داخلها.

تحكم الموسوعة ثلاث خلفيات:

الأولى دلالية ذلك أن دراسة الموسوعة هي دراسة للدلالة(١٠) حيث تعبر اللغة وتمثل الفكر باعتباره خزانا للمعرفة الموسوعية (٥)، والثانية تداولية ذلك أن الموسوعة لا تنفصل عن

Schnerwege «Théorie de la réception» in methodes du texte (coll) ed. Duculot. 1987 p. 334 (1

U. Eco. Lector in fibula, le rôle du lecteur Ed. Grasset. 1985 p 99. (2

U.Eco, Sémiotique et philosophique du langage, Ed. P.U.F 1988 P. 110(3

D.Geeraerets «la grammaire cognitive et l'histoire de la sémantique in communications lexicale» n° 53, 1991. (4

5) نفسه ص 20 .

الدينامية التي يمارسها القارئ على النص. أما الثالثة فنفسانية، فالتوجه الموسوعي توجه نفساني والدلالات اللسانية كيانات نفسية غير مستقلة عن المفاهيم النفسية الموسوعية وعن التنظيم المعرفي العام والقدرات المعرفية للذهن البشري<sup>(6)</sup>.

تبدو هاته الخلفيات حاسمة في فهم القدرة الموسوعية باعتبار ما توفره للمتلقي من عناصر كافية من أجل تحيين المدلول المعجمي للمعرفة انطلاقا من استدلالات أخرى مساقية Co-textuelle تتوقعها النظرية الدلالية دون أن تستطيع تسجيلها قبليا<sup>(۱)</sup>. إن قدرتنا الدلالية إذن تأخذ شكل موسوعة حيث تتلاقى معرفة العالم بالمعلومات اللسانية وبالتالي تصير هذه الموسوعة كمونيا لانهائية (۱۹).

نركب من هذا الطرح بعض الخلاصات ونقدم مثالا إيضاحيا:

 أ. الموسوعة فرضية ابستولوجية ينبغي أن تحفز الاستكشافات والتمثيلات الجزئية وانحلية للكون الموسوعي.

ب. ليس هناك اختلاف بين المعرفة اللسانية ومعرفة العالم : في الحالتين معا يتعلق الأمر بمعرفة ثقافية بداخلها يفسر كل فعل بافعال موسوعية أخرى.

ج. المعرفة الموسوعية لا تدمج، كما في نظام القاموس، كل المعارف الممكنة التي يمكن أن يملكها فرد معزول، بل فقط تلك التي تخزنها الشقافة داخل تراث المعارف الجماعية(١٩).

لنقدم مثالا بسيطا، فحين اسمع كلمة «قطار»، فإني استطيع لاسباب شخصية أن افكر بجدتي التي سافرت معها كثيرا عبر السكة الحديدية. وهذا لا يعني أن كل ما يخص حياة جدتي يمثل جزءا من التحديد الموسوعي للقطار. على العكس من ذلك، فسن بين التحديدات نجده ناقلا قادرا على نقل الاشخاص والبضائع وأنه يمشي على عجلات وتم اختراعه في القرن الماضي وكان يسير عن طريق البخار بينما يستعمل الآن أساسا الجذب الكهربائي، ومن أجل ركوبه يجب الحصول على تذكرة وقد تغنى به بعض الشعراء باعتباره رمزا للتقدم وسرعته الاكثر قوة تبقى أقل من سرعة الطائرة ...إلخ.

تبدو هذه المعرفة المجتمعية للقطارات جد شاسعة وفي تطور كبير، وكل متكلم لا يعبئ إلا جزءا مقلصا من معرفته حسب السياقات التي ينبغي أن يستعملها فيها (١٥٠).

سنقدم فيما سيلحق نماذج لثمثيلات موسوعية اكثر انساعا لكن تبقى الملاحظات

```
6) تقسم ص 20
7)أميرطو ريكو (1988) ص 125 .
8) U.Ecc, le Signe, Ed. Labor, 1990. P. 120
9) تقسم ص 120
```

10) نفسه ص 121

الأساسية والتي ستوجه حديثنا اللاحق حول الذاكرة الثقافية والسياق والمجال الإحالي، متعلقة بكون «التمثيل الموسوعي ينبغي أن يتوفر على مجموعة من التعليمات الخاصة بطريقة فهم مفردة معطاة داخل السياقات التي تظهر فيها بشكل متواتر "(11).

يفضي بنا هذا الأمر إلى مجال الانتقاءات السياقية والشرطية التي ستكون مدار حديثنا حول النص والموسوعة وحول التحديد والنأويل وحول مبدأ المؤولية... إلخ.

### 2.2. النص والموسوعة

تساهم الموسوعة بشكل فعال في حل مسالة القراءة بشكل يخالف ويتجاوز قصور النموذج القاموسي. فالنظرية السيميوطيقية التي قدمت عناصر إيجابية في هذا الاتجاه هي تلك التي حاولت مد جسور التواصل بين دراسة اللغة باعتبارها نسقا مبنيا يسبق الترهينات الخطابية ودراسة الخطابات والنصوص باعتبارها نتاجا للغة متكلمة سلفا.

تبدو أهمية هذا الاتجاه في التعقيد السيميائي لتصوره وفي سعيه نحو تأسيس مفاربة موحدة هدفها المركزي هو النص والذي يحصر أمبرطو إيكو النقاش الدائر حوله بين نظريتين :

أ. نظرية للسنن وللقدرة الموسوعية التي انطلاقا منها فإن لغة لها مستوى مثالي
 للتماسس تتيح توقع كل ترهيناتها الخطابية المكنة وكل الاستعمالات المكنة داخل شروط
 وسياقات نوعية

ب . نظرية قواعد توليد وتأويل الترهينات الخطابية (<sup>12)</sup>.

ومايمكن استنتاجه من النظريتين معا هو اشتراكهما في أن:

النص يمثل خصائص مخالفة لخصائص الجملة.

ب. تأويل نص ما يعود أساس إلى عوامل تداولية.

ج. لا يمكن مقاربة النص انطلاقا من احو للجملة يشتغل على أسس تركيبية ودلالية خالصة.

تشكل هذه المقدمات حول النص والموسوعة مدخلا لبناء تأويلي يريد أن يستوعب في وقت واحد تصورين متكاملين : الأول يولي أهمية كبرى للسياق ولظروف التلفظ أما الثاني فيهتم بحدوس المتلقي وافتراضاته المسبقة. يتعلق الامر إذن بسيرورتين مترابطتين عند أمبرطو إيكو ضمن شروط تلفظية وسياقية، يقول :

« إِنْ عبارة ما تمتلك مدلولات مختلفة حسب تعدد مستويات التلفظ التي تستلزم بشكل طبيعي سيرورات توجيهية وافعالا إحالية وافتراضات مسبقة متنوعة » (١٦٠).

<sup>11)</sup> نفسه من 121.

<sup>12)</sup> أمبرطو إيكو (1985)، مرجع مذكور، ص17.

<sup>13)</sup> نفسه، ص16.

تأتي هذه الملاحظة في سياق الإشارة إلى استحالة فهم عبارة انطلاقا من تقطيعها نحويا فقط. من هنا فإن السعي نحو تأسيس نظرية للخطاب تداوليا يجب أن يلغي التحليل المعجمي الموجه بمكونات أولية سواء كانت مقومات أو سمات دلالية أو غير ذلك حيث وحده الاندراج المساقي لكل عبارة أي تحققها داخل سياق نصي هو الذي يتبح للمتلقي قرارا تأويلا حاسما. هذا القرار التأويلي يصدر انطلاقا من اللجوء إلى القدرة الموسوعية لا إلى القاموس الذي يبقى محدودا في إمكانية تمييزه بين العبارات في كل سباقاتها.

تزداد هذه الصورة وضوحا حين يقول في مستوى ثان :

 السياق والظروف أساسيان لكي تأخذ العبارة دلالتها التامة والمتكلمة، لكن العبارة تمتلك دلالة مضمرة تتيح للمتكلم التنبؤ بسياقها ، (١٥)

يعود موقع هذه الملاحظة إلى أنه رغم أهمية السياق يبقى للمتكلم هامش للحدس والافتراض المسبق وقد استغل هذا الانجاه السيميو طيقي هذه التوليفة لكي يؤسس نظرية نصية تقول بمشروعية تحليل دلالي يدرس المفردات المنعزلة باعتبارها أنظمة تعليمات توجيهية للنص. وليتأتى ذلك ينبغي العبور طبعا من تحليل على شكل قاموس إلى تحليل على شكل موسوعة (١٥).

هدف هذه السيرورة إذن هو الوصول إلى النص عبر انتقاءات سياقية وانتقاءات ظرفية حيث تقوم الأولى بتوقع سياقات ممكنة تتحقق داخل مساق معين وتمثل الثانية الإمكانية المجردة لظهور عبارة داخل ظروف تلفظ معينة.

إذا كان الوضع الاصطلاحي الخاص بالانتقاءات السياقية واضح فإن ما دعاه أمبرطو إيكو بالانتقاءات الظرفية يحتاج إلى إيضاح إضافي بموجبه يقول إن الانتقاءات الظرفية تمثل الإمكانية المجردة لظهور عبارة ما داخل ظروف تلفظ معينة. مثلا، يمكن لعبارة لسانية أن يعبر عنها خلال سفر أو في ساحة حرب أو في وزارة الاشغال العمومية كما يمكن لراية مثلا أن تكون واردة على طول خط السكة الحديدية أو في إطار لقاء سياسي. سينظر عامل سككي شيوعي إلى الحالة الاولى بتخوف وإلى الحالة ثانية بثقة.

تكون هذه الظروف المتواردة غالبا عناصر منتمية لنظام سيميائي آخر. ولنضرب لذلك مثلا: تدل عبارة AYE في الإنجليزية (موافق) المدرجة في نسق مراسيم جلسة برلمانية على تصويت بالإيجاب بينما تدل في نسق مراسيم مجلس بحري على الإخبار بالطاعة (١١٥).

من خلال هذا التدقيق الاصطلاحي يمكن ملاحظة التمييز الذي أقامه أمبرطو إيكو

<sup>14)</sup> نفسه، ص18.

<sup>15)</sup> نفسه ۽ ص18. .

<sup>16)</sup> نفسه ص 19.

بين السياق والمساق والظروف والذي يبدو هنا أكثر وضوحا فالوحدة المعجمية Baleine مشلا يمكن أن يرفع عنها الالتباس حين نعتبرها سمكا أو ذات الأثداء حسب الانتقاء السياقي الذي يجسد ورودها داخل مرتبتين متمايزتين للسياقات المكنة: الأولى تتعلق بالخطابات القديمة (الانجيل والحكايات وكتب الحيوانات الوسيطة)، والثانية متعلقة بالخطابات المعاصرة. هكذا يمكن لتمثيل على شكل موسوعة أن ياخذ بعين الاعتبار السياقات الممكنة وإذن التحققات المساقية الممكنة، حيث تبدو الوحدة المعجمية باعتبارها تحققا ملموسا.

إن بناء الدلالة هنا موجه نحو السياق وهو ياخذ شكل دلالة ذات تعليمات والتي بحسبها تكون وحدة دلالية معطاة مثل (قناص) داخل بنيتها الدليلية Sémémique، برنامجا سرديا كمونيا حيث يحمل وقناص، في ذاته كل إمكانيات عمله، وكل ما يمكن أن ننتظره منه كسلوك. إن وضعه في تشاكل خطابي يجعل منه دورا موضوعاتيا قابلا للاستعمال من طرف الحكي (١٦).

لن نغفل هنا ضرورة التمييز بين السياق والظروف، فالسياق هو الوسط الذي تظهر فيه عبارة معطاة في نفس الوقت الذي تظهر فيه عبارات أخرى منتمية إلى نفس النسق من الدلائل، أما الظروف فهي الوضعية الخارجية التي يمكن أن تظهر فيها عبارة إلى جانب سياقها. إن السياق سلسلة من النصوص المثالية المكنة التي يمكن أن تتوقع نظرية دلالية ورودها في ارتباط بتعبير معطى بينما المساق co-texte هو الوسط الفعلي لعبارة خلال سيرورة فعلية للتواصل.

هكذا فإن عبارة «آمرك» يمكن أن تكون واردة بشكل ما في هذه السياقات (أو مراتب النصوص) التي يتخصص فيها المرسل بوضعية أسمى من المتلقي أو داخل ظروف تساوي نفس الوضعية الاجتماعية أو إنها تكون واردة في سياق رواية (١١٥).

إن كل الدراسات التي عالجت هذه القضايا سواء ما يتعلق بشروط النجاح أو الأدوار السياقية كما عند فيلمور في نحو الأحوال (العامل، الغاية . الأداة، النتيجة ... الخ) أو المعرفة العميقة باعتبارها جزءا من القدرة الدلالية كمافي مفهوم القالب عند punam و percen (19) تدرج التداولية داخل إطار دلالة موجهة نحو الموسوعة .

تدليلا على سيرورة التمثيل الموسوعي هاته، يقدم أمبرطو إيكو تحليلا لمثال (الأسد) وينطلق من مقدمة مفادها أن القدرة الموسوعية تتأسس على معطيات ثقافية مقبولة اجتماعيا بفعل استقرارها الإحصائي، فهناك ثلاث أوضاع معروفة للاسود: في الغابة وفي السيرك وفي

U.Eco, les limites de l'interprétation. Ed.Grasset 1992, P.301 (17

<sup>18)</sup> نفسه ۽ ص200.

<sup>19)</sup>سترد الإشارة إلى تفاصيل هذه الدراسات في فقرات لاحقة.

حديقة الحيوانات. وتبقى كل الإمكانات الاخرى مزاجية وتوضع خارج المعيار وحين تتحقق فإنها تشكل تحديا للموسوعة وتنتج نصوصا تشتغل باعتبارها نقدا لغويا واصفا للسنن.

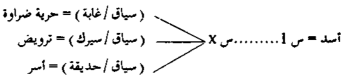
كيف نحلل لفظ والأسده؟

أ. الغابة والسيرك والحديقة ظروف مصاغة على نحو سيميائي ( باعتبارها مسجلة بواسطة الموسوعة ) حيث يمكن إنتاج الوحدة المجمية وأسده.

ب. داخل نص معين، يمكن لهذه الظروف نفسها أن تتحدد لفظيا بالشكل الذي يصيرها كذلك تحققات لسانية.

ج. إن المحتوى و أسد ، الذي يتوقع سلسلة من السمات التصريحية الثابثة ( في الحدود المختزلة للقاموس) يدمج فيما بعد سلسلة من السمات الإيحائية التي تختلف حسب ثلاث انتقاءات سياقية.

د. إن ﴿ أسدا ﴾ يظهر داخل مرتبة من المساقات حيث تكون متواردة عبارات من قبيل : /غابة / إفريقيا... الخ، يوحي بالحرية وبالتوحش وبالضرواة... الخ، أما داخل مساق يشار فيه إلى السيرك فإنه يوحي بالأسر وبالحبس داخل القفص. يمكن التمثيل لهذا الوضع موسوعيا كما يلي :



تربط هذه الافكار والامثلة التي تم تقديمها مسالة النص والتحليل الموسوعي للمفردة بمبدأ التوجيهية الذي يعتبر الوحدة الدلالية تعليما توجيهيا للنص حيث «ليس هناك قول ما لا يستلزم مساقا راهنا، ذلك أن النص الممكن حاضر استهلاليا وافتراضيا داخل نفس الطيف الموسوعي للوحدات الدلالية التي تؤلفه (20) ».

في المجال السردي مثلا تمثل الوحدة الدلالية «قناص» برنامجا سرديا كمونيا حيث يحمل هذا الاخير في ذاته كل إمكانيات فعله وكل مايمكن ان ننتظره منه على مستوى السلوك حيث إن تشاكليته الخطابية تجعل منه دورا موضوعاتيا قابلا للاستعمال من طرف المحكي (21). يندرج هذا الكلام في إطار الدلالة الموجهة نحو السياق والتي يدعوها أمبرطو إيكو دلالة ذات تعليمات(22)، ولهذا السبب يرى بان نظرية نصية تحتاج إلى مجموعة من

<sup>20)</sup> أميرطو إيكو (1985) ، ص 21

<sup>21)</sup> نقسه، ص 21.

<sup>22)</sup> أمبرطو إيكو(1992) ص 300.

القواعد التداولية التي تبين كيف وفي أية شروط يكون المتلقي مرخصا له مساقيا بالمساهمة في تحيين ما يمكن أن يستثمر راهنا داخل المساق فقط ولكنه يستثمر سلفا بشكل مضمر داخل الوحدة الدلالية ».

يفضي بنا هذا الوضع بشكل حاسم إلى مجال التداولية البيرسية القائمة على أسس منطقية صارمة، فقد كان بيرس الأول الذي وعن هذه الدينامية حين أكد أن عبارة ما إثبات أولى بموجبه تكون الوحدة الدلالية نصا مضمرا والنص توسيع للوحدة الدلالية (23).

إن القصد من إدراج حديثنا في سياق الفلسفة البيرسية التطورية الواقعية البرغماتية الظاهراتية (24) هو توسيع الحديث عن الموسوعة والتمثيل الموسوعي من المجال الضيق لتحليل المفردة سياقيا إلى سبر الخلفيات الثاوية وراء أنظمة التمثيل والتي تخص أساسا مبدأ المؤولية وما سينتج عنه من تفصيل في مفاهيم الشبكات الدلالية والمحاور والاطر والسيرورة الدلائلية وعلاقتها بتلقي الاستعارة وبمقبوليتها وبتداولية النص.

### 3.2 التداولية البيرسية : نظرية المؤولات والسيرورة الدلائلية اللامنتهية .

ذكرنا سلفا بأن دراسة الموسوعة لا تنفصل عن المجال العام للبحث الدلالي حيث إن الأمثلة الاكثر أهمية هي تلك النظريات التي تسعى إلى صياغة نموذج من أجل تمثيل المدلول وفق شكل الموسوعة والمحتفية النظريات التي تسعى إلى صياغة نموذج الخالص للقاموس، sémantique des conditions مع تطابق مجال الدلالة بمجال شروط الحقيقية sémantique des conditions ومن جهة أخرى مع تطابق مجالا لانتقادات علماء الدلالة للنموذج الأرسطي امثال و Petôfei و Wilson / Sperber و Wilson / Sperber اللذين اقترحا استدلالا يكون بموجبه التواصل تأويلا للمؤسرات (27). هذا النموذج تداولي بالأساس ومقابل للدلالة باعتبارها نظاما للإحالة رغم أنهما متكاملان في إطار التوزيع السيميوطيقي: تركيب، دلالة، تداولية (28). لا يمكن لهذه المساعي إذن أن تنجز داخل إطار للدلالة . فقط تفرض نفسها هنا الممارسة التداولية التي تظهر قديمة منذ أرسطو وصولا إلى باكون وفتغشتاين وهابرماس وسورل وتشكل بذلك لا ثورة داخل النموذج العلمي فحسب بل بالاحرى عودة إلى الجذور نفسها لفلسفة اللغة (29).

من أجل صياغة مفهوم متحرر للدلالة، ينبغي الاضطلاع بمفهوم متحرر للتداولية، حيث حسب(1958 bar-Hillet) : « لا تختص التداولية فقط بظاهرة التأويل ( تأويل الدلائل،

<sup>23)</sup> نفسه ص 300 وأمبرطو إيكو (1985) ص 22.

<sup>24)</sup> الماكري مُحمد، الشَّكُلُّ والخطاب، مدَّخل ظاهرتي، المركز الثقافي العربي، بيروت 1991، ص 42.

<sup>25)</sup>أمبرطو إيكو (1992) ، ص 298 . 26) مجال هذا المفهوم هو نظرية المقولات .

François Rastier, Sémantique et rerherche cognitive, P.U.F 1991, P.81 (27 28) نفسه حن 82.

<sup>29)</sup> أمبرطو إيكو (1992)، ص299.

والأقوال والنص والتعابير المؤشرية)، بل أيضا بالتعلق الجوهري للتواصل، داخل اللغة الطبيعية، للمتكلم وللمستمع وللسياق الخارج لساني، ولجاهزية المعرفة ولسرعة امتلاك هذه المعرفة وللإرادة القوية للمشاركين في الفعل التواصلي ١٥٥٥.

### 1.3.2 نظرية المؤولات

تقدم نظرية المؤولات Interpretants عناصر أساسية لفهم الموسوعة باعتبارها مجالا للنمو النصى وللعلاقات السياقية ولبنية التلقى، وهي تتأسس على مبدأ أساسي : «الدليل شيء بواسطة معرفته، نعرف شيئا آخر، (٥١٠). كيف نفسر هذا القول بالاستناد إلى الخلفيات العامة لسميوطيقا بيرس؟ وماهي الدلالة الدقيقة لمفهوم المؤول؟

نعرف أولا المفاهيم الاساسية داخل النظرية:

يقول بيرس: (الدليل أو الممثل شيء ينوب بالنسبة لشخص ما عن شيء معين، بموجب علاقة ما أو بوجه من الوجوه. إنه يتوجه إلى شخص ما، أي يخلق في ذهن هذا الشخص دليلا معادلاً أو ربما دليلا أكثر تطورا. وهذا الدليل الذي يخلقه أسميه مؤولاً للدليل الأول. هذا الدليل ينوب عن شيء ما، عن موضوعه. إنه لا ينوب عن هذا الموضوع تحت أية علاقة كانت، ولكن بالرجوع إلى فكرة أسميها مرتكز الممثل ((32).

المؤول في هذا النص ليس فكرة وإنما دليلا ثانيا، أما الموضوع فهو ليس بالضرورة شيئا أو حالة عالم، بل إنه بالاحرى قاعدة أو قانون (تعليم دلالي). إنه الوصف الإجرائي لمرتبة تجارب ممكنة (33).

يتحدث بيرس عن نمطين للموضوع: أحدهما دينامي وهو الذي يجب أن يحدد الدليل وممثله، وثانيهما مباشر، وهو الموضوع كما يمثله الدليل نفسه والذي يكون فيه الكائن رهينا بتمثيليته داخل الدليل. اما المرتكز فهو ليس إلا مكونا للمدلول، إنه محتوى عبارة ويبدو مشابها للمدلول او لمكون اولى منه (34).

تبعا لهذه الإيضاحات المختصرة يتبين أن الممثل يرتبط بأشياء ثلاثة: المرتكز والموضوع، والمؤول. وانطلاقا من هذا الارتباط الثلاثي للممثل يرى بيرس أن للسيميوطيقا ثلاثة فروع :

أ. النحو الخالص : مهمته اكتشاف ما يجب أن يكون حقيقيا في المثل المستعمل من قبل كل فكر علمي حتى يكون قادرا على تلقى دلالة معينة.

> 30) أمبرطو إيكو (1992)، ص299. ا3) نفسه من 371.

32) الماكري (1991 : 45) أمبرطو إيكو (1985 : 32) .

33) أمبرطو إيكو (1985) ص 32-33.

34)أمبرطو إيكو نفسه (ص: 35). لن نهتم هنا بتقديم كل التفاصيل الخاصة بسميوطيقا بيرس. حسبنا ان نربط مفاهيم هذه النظرية بما يتعلق المسألة التمثيل الموسوعي. ب. المنطق بمعناه الدقيق: أي علم ماهو حقيقي كلية مع ممثلات فكر علمي. لنقل إن المنطق بمعناه الدقيق هو العلم الصوري لشروط صدق التمثيلات.

ج. البلاغة الخالصة : مهمتها اكتشاف القوانين التي بموجبها تنتج فكرة ما فكرة أخرى.

إن قاعدة هذه المجالات الثلاثة هي النظرية الجديدة للدلائل عوضا عن المينافيزيقا الأرسطية، وكل مجال من المجالات الثلاثة يناسب دليلا جزئيا من مكونات الدليل، فالنحو الخالص مجال توظيفه ينحصر في الممثلات كماهي. والمنطق يبحث في العلاقة بين الممثل والموضوع. أما البلاغة فمهمتها اكتشاف قوانين بناء العلاقة بين المكونات في سياق توالدي ( دليل يولد دليلا آخر بموجب قانون). وبهذا يكون مجال اهتمامها هو المؤول الذي سبق رصده كدليل / قانون(35).

المؤول تبعا لهذا الطرح هو «كل دليل او مركب دلائل (كيفما كان الجوهر الذي يتحين فيه شكله التعبيري) يترجم الدليل الاول في شروط ملائمة ((60). يمكن للمؤول إذن أن يكون دليلا آخر في نفس البنية الدلالية (مثلا: مرادفا) أو دليلا صادرا عن بنية دلالية اخرى لكنه يستعمل نفس الجوهر التعبيري (مثلا: كلمة معادلة في لغة أجنبية مختلفة عن الأولى على مستوى التعبير)، أو دليلا صادرا عن بنيات دلالية تستعمل جواهر أخرى (رسوم وألوان...) أو إيحاء انفعاليا أو ثقافيا مرتبطا بشدة بهذا الدليل (مثلا «للقلب أسبابه» فكلمة وقلب» يمكن أن تؤول بمعنى العاطفة رغم أن الإيحاء «عاطفة» هو فقط أحد المكونات الخيطة بالوحدة الدلالية «قلب»...الخ(50).

ليس المؤول فقط الدليل الذي يترجم دليلا آخر؟ بل إنه دائما وفي كل الحالات تمديد للدليل وزيادة معرفية مستقراة بواسطة الدليل الاصلي. هذه الطبيعة تظهر بوضوح حين يبرز المؤول من خلال أصناف التحديد الاستدلالي والتحليل المقوماتي لكل المعاني الممكنة للوحدة الدلالية، وتخصيص الوحدة الدلالية انطلاقا من الانتقاءات السياقية والشرطية وإذن انطلاقا من الاستعمالات الممكنة للدليل.

نظرية المؤول تغي إذن بالمهمة التي أسندها إليها بيرس، وهي وجعل حياة الدلائل الدينامية نفسها للمعرفة المتقدمة باستمرار الالله الوضع التوالدي الدينامي للدليل يفضي إلى ضرورة تعريف مفهوم بيرسي آخر هو السيرورة الدلائلية اللامنتهية مما سيكون مسوغا للحديث عن خصوبة مفهوم المؤول وعن مقياس المؤولية وقيود عالم الخطاب وعلاقة ذلك بالموسوعة وبسيرورة التأويل.

38) المرجع نفسه ص 126 .

<sup>35)</sup> الماكري (1991 : 46)

<sup>36)</sup> أمبرطو إيكو (1990 : 124) 37)أمبرطو إيكو (1990 : 125)

### 2.3.2 . السيرورة الدلائلية اللامنتهية

يقول بيرس: «السيرورة الدلائلية عمل أو تأثير يستلزم تعاونا لثلات ذوات: الدليل وموضوعه ومؤوله، بالشكل الذي يجعل هذا التأثير الثلاثي النسبة غير قابل لأن يختزل إلى أعمال بين أزواج ه. (89)

إننا نشهد السيرورة الدلائلية حين يكون موضوع معطى أو حالة عالم (الموضوع الدينامي)، ممثلا بواسطة ممثل ويكون مدلول هذا الممثل (الموضوع المباشر) قابلا لأن يترجم إلى مؤول أي إلى ممثل آخر ((4) وبعبارة آخرى: تكون لدينا ظاهرة سيرورة دلائلية لا منتهية حين يمكن داخل سياق ثقافي معطى أن نمثل لموضوع معطى بلفظ (وردة) وأن يؤول لفظ (وردة) بر (وردة حمراء) أو بصورة وردة أو وبحكاية كاملة تروي كيف نزرع الورد ((4) .

يمكننا أن نلخص فلسفة السيرورة الدلائلية عند بيرس فيما يلي :

أ. كل عبارة ينبغي أن تؤول بواسطة عبارة أخرى، وهكذا دواليك إلى ما لا نهاية.

ب . النشاط التاويلي نفسه هو الوسيلة لتحديد مدلول التعابير.

ج . خلال هذه السيرورة السيموطيقية ينمو مدلول التعابير المتعارف عليه اجتماعيا عبر التآويل التي تكون خاضعة لسياقات ولظروف تاريخية متنوعة.

د . إن المدلول التام لدليل ما لا يمكن أن يكون إلا التسبحيل التاريخي للعمل التداولي الذي رافق كل واحدة من هذه التجليات السياقية.

ه. إن تاويل دليل ما يعني . مثاليا . توقع كل السياقات المكنة التي يمكن أن يدرج فيها (42).

في هذه المختصرات تركيز على الوضع السياقي لعمل التأويل وعلى الوضع التداولي لاشتغاله، وهو ما سيكون لنا حوله حديث مفصل في فقرة لاحقة حين نتطرق لمسالة تداولية النص ومقبولية الاستعارة.

### 3.3.2. مقياس المؤولية

الحديث عن المؤول وعن السيرورة الدلائلية اللامنتهية يقتضي تحديد مقياس المؤولية الذي يلزم فعل التأويل في ذاته، وفشرط دلبل ما لبس فقط شرط الاستبدال، بل أيضا وجود تأويل محكن، والتأويل أو مقياس المؤولية ينبغي أن يفهم بالمعنى الذي يقصده ببرس حين يعترف بأن كل مؤول يعيد ترجمة الموضوع المباشر أو محتوى الدليل ويوسع فيه الفهم. إنه يسمع بالانطلاق من دليل من أجل عبور دائرة السيرورة الدلائلية اللامنتهية كلها مرحلة وا)مرطو إيكو (1992) 238)

<sup>40)</sup> نفسه ص 238.

<sup>41)</sup> نفسه ص 239

<sup>42)</sup> نفسه من 300

مرحلة لقد قال بيرس بأن مفردة هي قضية أولية وأن قضية هي احتجاج أولي : أقول /أب / وقد حددت سلفا محمولا ذا موضوعين : إذا / أب /إذن شخص يكون ابنا لهذا الآب.

إن المحتوى المؤول يجعلني أمضي في ما وراء الدليل الأصلي. إنه يجعلني أحدس التحقق السياقي المقبل لدليل آخر، وانطلاقا من القضية «كل أب له ابن» يمكنني الوصول إلى فحص مدار احتجاجي باتمه، والميكانيزم المفهومي يوفر لي قضايا ينبغي مراجعتها ما صدقيا(43).

يرتبط هذا التوجه التأويلي أساسا بعمل السيرورة الدلائلية اللامنتهية حيث بداخلها من الممكن عبور أية عقدة نحو أية عقدة أخرى، لكن العابرين مراقبون بقواعد ترابط شرعها بشكل ما تاريخنا الثقافي(44).

لم يهمل بيرس هذه المسالة الأساسية بل صاغ لها حدودها الملائمة في إطار تطوير فلسفته نحو واقعية براكماتية غير ساذجة (٤٥). وذلك بشكل متزامن مع تحديده لمفهوم السيرورة الدلائلية التي تعني أن كل شيء يحيل على تمثل متنابع.

السيرورة الدلائلية حسب بيرس يتوقف عملها مع تدخل المؤول النهائي، لكنها تموت وتحيا من رمادها. هذه الجدلية بين الموت والحياة تقتضي أن سيرورة توالد الدلائل مستمرة وأن سيرورة التأويل داخل هذا التوالد تسمح بنشأة سيرورة لا منتهية من التآويل.

يبقى أن هذه السيرورة محكومة بحد ضروري منطقي يقيد عمل الموسوعة هوعالم الخطاب الذي يفرض بشكل ما إرغاماته على مسار التاويل. الحرية والقيد لا ينفصلان هنا، فهناك حد القراءة المشروطة، وهناك استشراف المجال التداولي الذي يجعل النص طاقة كمونية تتجدد بتجدد القراءات والتآويل. لا يتعلق الامر هنا بسيرورة القراءة من الخارج نحو النص فقط بل أيضا ببنية النص نفسها وطبيعة اشتغال المؤولات داخله.

كيف نفهم هذا الكلام في إطار البرنامج البيرسي لاشتغال المؤولات وتصوره لتداولية نصية؟

لا يهتم بيرس بالموضوعات باعتبارها مجموعات من الخصائص بل باعتبارها فرصا ونتائج لتجربة نشيطة. يمكن لدليل أن ينتج مؤولا طاقويا أو انفعاليا، فحين نستمع إلى مقطع موسيقي فإن المؤول الانفعالي هو تجاوبنا مع سحر الموسيقى، لكن هذا التجاوب الانفعالي ينتج أيضا مجهودا ذهنيا أو عضليا، وهذه الأنماط من الاستجابات هي مؤولات طاقوية. إن استجابة طاقوية لا تستلزم تاويلا، إنها تنتج (بواسطة تكرارات متنائية) نوعا من التعود. وبعد تلقى متوالية من الدلائل، فإن نمط حركتنا داخل العالم يتغير مؤقتا أو إلى الابد. هذا الوضع

<sup>43)</sup> أمبرطو إيكو (1988-59)

<sup>44)</sup> أمبرطو إيكو (1992 : 130)

<sup>45)</sup> أمبرطو إيكو (1985 : 52)

الجديد هو المؤول النهائي، والسيرورة الدلائلية اللامنتهية يمكن إذن أن تتوقف فتبادل الدلائل أنتج تعديلات في التجربة والحلقة الناقصة بين السيرورة الدلائلية والواقع الفيزيائي قد تم أخيرا تعريفها (46).

لكن بيسرس، مع ذلك، مسفكر جسدلي، فسالمؤول النهسائي ليس نهسائيسا بالمعنى الكرونولوجي، والسيرورة الدلائلية تموت في كل لحظة وتحيا من رمادها. هكذا فإن العمل المكرر الذي يستجيب لدليل معطى يصير هو بدوره دليلا جديدا، وينشئ سيرورة جديدة لا منتهية للتأويل (١٩٥).

داخل هذه المنظومة، فإن دائرة السيرورة الدلائلية تنغلق في كل لحظة ولا تنغلق أبدا، وداخلها أيضا فإن مذهب المؤولات يبدو مرتبطا بتصورات آخرى للتداولية، حيث لا يتم تمييز البنية الدلالية للقول بل ظروف التلفظ والعلاقات مع المساق والاقتضاءات المبرزة من قبل المؤول والعمل الاستدلالي لتاويل النص.

كل الحياة اليومية، داخل حكاية التاويلات هاته، تتقدم كشبكة نصية حيث المحفزات والأعمال والتعابير المبثوثة لها مقاصد تواصلية مفتوحة، فضلا عن أن الاعمال التي تثيرها تصير عناصر لنسيج دلائلي حيث أي شيء يؤول أي شيء آخر(48).

مع ذلك فإن العمل التاويلي يفرض اختيار الحدود والاتجاهات التاويلية وعوالم الخطاب...التي تمثل الحجم الحلي الملائم adhoc الذي ينبغي أن تقدمه للموسوعة الكونية (نسق دلالي شمولي) لكي نتمكن من استعمالها. إلا أن تقليص عالم الخطاب، بينما يكبح الموسوعة في العمق، فإنه ينمي النص الذي نطبقها عليه حيث إن القرارات التداولية للمؤول تنضج بمهارة ثراء الاستلزامات التي يحتويها كل مقطع نصى.

لكن ما المقصود بالنسق الدلالي الشمولي؟ وفي أي مستوى يكون ارتباطه بالموسوعة وبالمنظومة الثقافية؟

يقول أمبرطو إيكو: «كل مؤول لدليل وحدة ثقافية أو وحدة دلالية. ففي ثقافة معطاة تنتظم هذه الوحدات في نسق من التعارضات. إن لعبة العلاقات هاته يمكن تسميتها نسقا دلاليا شموليا. نقول دائما إن هذه الوحدات تبنين حقولا دلالية أو أنها تتوزع على محاور تعارضية. فنسق الوحدات الدلالية يترجم الطريقة التي تُقطع بها ثقافة معطاة عالم المحدور وتقيم شكل المحتوى ه(٥٠٠).

**<sup>46)</sup>** تقت من 54.

<sup>47)</sup> نقسه ص 54

<sup>44)</sup> نفسه ص 55.

<sup>(</sup>العرطو ريكو (1990 : 125)

لهذا التعريف ثلاثة أبعاد :

الأول: يتمثل في الحل الذي يقدمه مفهوم الوحدة الدلالية للتناقضات الناتجة عن الواقعية الساذجة التي تطابق بين موضوع فيزيائي ودليل معطى، في حين إذا كانت المطابقة مقامة بين دليل ومرتبة موضوعات، فإن هذه المرتبة هي ما نقصده بوحدة ثقافية؛ وعن السلوكية التي تطابق بين دليل وكيان غير قابل للملاحظة ( فكرة، مفهوم، حالة وعى ...الخ )(الك).

يكمن مبرر هذا الأمر في أن الوحدة الدلالية كيان ملموس وقابل للمعالجة وهو ملموس لأنه داخل حقل ما يتمظهر عبر مؤولاته: الفاظ مكتوبة، رسوم، حركات وسلوكات خاصة يقيمها الاتفاق أو العرف convenion في كيانات سيميوطيقية. إن الوحدة الثقافية يمكنها أن تعالج لانها محددة نسقيا باعتبارها قيمة داخل نسق من التعارضات.

الشماني: مرتبط بعلاقة هذا النسق بالموسوعة وبمعرفة العالم، ذلك أن تمثيلا موسوعيا تتحدد فيه المؤولات باعتبارها وحدات ثقافية يقتضي وجود نسق دلالي شمولي ينبغي أن يتطابق مع كلية معرفتنا للعالم في المستوى الذي تكون فيه هاته مستقرة اجتماعيا. هذا النسق لا يمكن أن يكون إلا فرضية منهجية ومسلمة سيميوطيقية (١٥١).

ما ينبغي التنبيه إليه في هذا السياق. والذي سيكون مدار حديث مفصل في الفقرة الخاصة بالتمثيل الموسوعي. هو أن هذا النسق لا يمكن وصفه وتحديده باستقصاء، ليس بسبب كبره فقط ولكن أيضا لان الوحدات الثقافية تتبنين باستمرار داخل الدائرة اللامنتهية للسيرورة الدلائلية، إما تحت ضغط الإدراكات الجديدة أو بسبب لعبة التناقضات المتبادلة. وبالتالي فإن هذا النسق باعتباره أساس الدلالة يمكن أن يوصف (ويتأسس) على شكل حقول ومحاور جزئية. إنها سيرورة حياة الثقافة التي تجعل هذا النسق ذا طابع تناقضي ودينامي وتمنع إمكانية بناء صارم للغات الطبيعية الموسومة بالالتباس والميوعة والاستعارية.

الشالث: مرتبط بكون النسقية هي الشرط الأساسي لوجود السيرورة التي تؤسس النسق الدلالي، ذلك أن اكل الثقافة متصورة باعتبارها نسقا لانساق الدلائل التي بداخلها يصير مدلول لدال بدوره دالا لمدلول جديد كيفما كان النسق (كلام، موضوعات، بضاعة، أفكار، قيم، أحاسيس، حركات، سلوكات)، وتكون السيميوطيقا بهذا هي الشكل العلمي الذي تتخذه الانتربولوجيا الثقافية الله .

الثقافة إذن ه هي الطريقة التي يبدو فيها النسق داخل شروط تاريخية وانتربولوجية معطاة، مُقطَّعا في حركة موضعة للمعرفة objectivation، يتم هذا التقطيع على كل المستويات

50) نقسه ص 128 55)نفسه ص 130 انطلاقا من الحركات الإدراكية الأولية إلى الانساق الإيديولوجية. ذلك أن الثقافة تُقطّع المحتوى بأن تشيد داخل الوحدات الشقافية ليس هذه الوحدات الأولية فقط والتي هي الأصوات وروابط القرابة واسماء الحيوانات وأجزاء الجسم والظواهر الطبيعية والقيم والافكار؛ بل أيضا هذه الاجزاء الواسعة للمحتوى التي هي الإيديولوجيا (52).

#### 4.3.2 ، تركيب

نختم الحديث عن فلسفة بيرس بمحاولة الإجابة عن سؤالين:

الأول : ماهي الخلفيات الثاوية وراء دلائلبة بيرس؟

يقول محمد مفتاح: «الدلائلية البيرسية مزيع من الأفلاطونية الحديثة والرواقية الاسكلائية (المدرسية) والكانطية ومنطق العلاقات والذرائعية. إنها تؤلف بين المثالية والواقعية لكن الأسس المتافيزيقية هي المهيمنة ((53)).

ولكي نقدم صورة تركيبية لتشكل ثلاثيات بيرس، نبسطها مرتبطة بتقابلاتها كما تم تصورها ميتافيزيقيا:

الممثل: العلامة الكيفية، العلامة المفردة، العلامة القانونية

الموضوع : الإيقون، المؤشر، الرمز

المؤول : الحملي ، القضوي، البرهاني

هذه الثلاثيات يقابلها ما يلى:

الممثل: الطبيعة، المخلوقات، الأعراف والعادات واللغات.

الموضوع: صفات الطبيعة، ارتباط المخلوقات، الدليل على وجود العلة الأولى (صفات الله) بالخالق ( الله).

المؤول: الدليل الفطري، الخطابي، الدليل البرهاني.

هذه الثلاثيات اتعكاس للميتافيزيقا اليونانية واللاتينية وللمناقشات اللاهوتية الوسيطة التي كانت مهتمة بتفسير نشأة الكون وتطوره وعلائقه. يقول أمبرطو إيكو:

و تقدم العصور الوسيطة المنتمية إلى الافلاطونية الحديثة إطارا مينافيزيقيا لهذه النزعة التاويلية، ففي كون هو عبارة عن سلسلة من الفيض ابتداء من الاحد اللامعروف واللامسمى إلى أقصى تشعبات المادة، فإن كل كائن يشتغل بمثابة مجاز مرسل وكناية من ذلك الاحد» (154).

الثاني : كيف نترجم فلسفة بيرس بلغة معاصرة تختصر هذه المعطيات التي تم الستحضارها باعتبارها خلفية لفهم القوانين والآفاق والحدود التي تشتغل داخلها الموسوعة؟

52) نفسه ص 132 .

3) محمد مفتاح، النقد بين المثالية والدينامية، مجلة الفكر العربي المعاصر.
 46،نفسه ص 20.

يقول أمبرطو إيكو: ﴿ في المنظور البيرسي، الحياة الذهنية كلها تنظيم مستمر سيميوطبقي، والإنسان لغة هذا التنظيم، ذلك أن الشقافة، كما سبق الذكر، ليست إلا نسقا لانساق الدلائل. حتى حين يعتقد الإنسان أنه يتكلم فإنه يكون متكلما (بفتح اللام) بواسطة القواعد التي تحكم الدلائل التي يستعملها. إن معرفة القواعد هي بالتأكيد معرفة المجتمع لكنها أيضا معرفة التحديدات التي يوسنا التي تؤسسنا معرفة التحديدات السيميوطيقية لما دعي قديما Res congitans: أي التحديدات التي تؤسسنا باعتبارنا فكراه (20).

### 4.2 . التمثيل الموسوعي

يفرض ما سبق استعراضه من معطيات تقديم بعض الاستنتاجات المركزة التي ستكون مدخلنا إلى تقديم نماذج لتمثيلات موسوعية يكل ما تتضمنه من إشكالات وآفاق :

- إن فكرة الدليل المختزلة خطأ إلى النموذج المقيد للتعادل س = ص ينبغي أن يعاد اكتشافها باعتبارها فكرة محكومة بواسطة النموذج الموسع للاستدلال، ذلك أن فكرة الدليل باعتبارها تطابقا identity راجعة إلى الإقناع بأن معنى أو محتوى عبارة لسانية معطأة هو إما عبارة مرادفة أو تحديدها. وبصرف النظر عما إذا كان التحديد مشروطا بالجنس والفصل ( حرحل = حيوان بشري عاقل) أو بسلسلة من المقومات الدلالية أو السمات ( حرجل النسان + ذكر + رائد)، فإنه ينبغي وجود رابط شرطي مزدوج biconditional بين المحدد والمحدد. قد يقال إن هذا النموذج لا يقصي السيرورة التأويلية : بدون شك إن عبارة و حيوان بشري عاقل » تدل أكثر مما تدل عليه عبارة حمل خصوصا إذا تم تأويل عبارات و حيوان ه و وبشري هو عاقل » مع ذلك فإن أي قرار بصدد هذه المسألة يخص الاختيار بين القاموس باعتباره محوذجا تأويليا استدلاليا (60).

لقد كانت هذه المسألة دائما متعلقة بالمواجهة بين نظرية سوسير ونظرية بيرس. وهي مواجهة عميقة بين مبدأي الثنائية والثلاثية، فالدليل الثنائي منغلق بشكل ما على نفسه وسجين لبنيته في حين أن الاستدلال يتيح تغيير المستوى. إنه يدرج عملية معقدة هي السيرورة الدلائلية اللامنتهية (57).

. إن المفهوم الأساسي للموسوعة يعود إلى كونه النموذج الوحيد القادر على تحليل تعقد السيرورة الدلائلية سواء على المستوى النظري أو باعتباره فرضية منظمة للسيرورة اللموسة للتأويل (58).

58) أمبرطو إيكو 1988 : 239

<sup>55)</sup> أمبرطو إيكو 1990 : 206.

U. Eco, Semietics and philosophy of language (56

ويلاحظ أننا نحيل على نفس الكتاب مرة بالفرنسية (1988) ومرة بالإنجليزية (1984) وسبب ذلك أن النسخة الإنجليزية مكتوبة مباشرة من طرف المؤلف بهذه اللغة بينما النسخة الفرنسية مترجمة عن الإيطالية وبين النسختين فروق واختلافات وإضافات ومحذوفات وجب الانتباه إليها حتى لا نقع في الخطا أو التكرار.

Gille Therien, «Semiotics and philosophy oof language de U. Eco. Un sommet ou un temps d'arrêt», Semiotica (57 1987 V. 64 1/2 P.120

تكون الموسوعة فرضية منظمة hypothèse régulative حين يقرر المتلقي انطلاقا منها ( بمناسبة تاويل نص : حوار عادي أو تجاري أو ديني ) بناء قسم موسوعة ملموسة يتيح له أن يسند إلى نص أو إلى مرسل سلسلة من القدرات الدلالية.

الموسوعة بهذا الاعتبار لا تاخذ شكل شجرة رغم إمكانية اللجوء إليها لتحديد أقسام جزئية شرط أن تكون صيغا لوصف مؤقت. إن نموذج الموسوعة السيميائية ليس إذن الشجرة بل الجذر، فكل نقطة من الجذر يمكن أن تكون مترابطة وينبغي أن تكون كذلك مع كل نقطة أخرى، ففي الجذر ليس هناك نقط أو وضعيات بل فقط خطوط للترابط. يمكن للجذر أن يكسر في نقطة ما ويعاود الكرة بمواصلة خطه، يمكن فكه وإعادته. إن شبكة الأشجار التي تنفتح في كل الاتجاهات يمكن أن تؤسس جذرا، الشيء الذي يعادل القول إنه داخل كل جذر يمكن تقطيع سلسلة غير محددة من الأشجار الجزئية : الجذر لا مركز له.

إن فكرة الموسوعة من خلال الجذر هي النتيجة المباشرة لعدم تماسك الشجرة الفورفورية (80 التي لازمت التفكير السكولائي سليل نماذج البنيات الشجرية، فالتحديد بالجنس وبالنوع رهين بالسمات المتميزة المحتفظ بها، حيث إن وضوحها التحديدي الظاهر يرتبط بإمكانية تحويل السمات إلى تراتبية حاسمة، فالبنية المنظمة الظاهرة للشجرة نفسها لا تثبت إلا في المستوى الذي تكون فيه السمات مثبتة انطلاقا من النتيجة المبحوث عنها، بينما امتياز الموسوعة في مواجهة القاموس يبدو في كونها مرنة ومبنية باعتبارها متاهة على شكل شبكات حيث الكل مرتبط بالكل (60).

هذه الشبكات تم الحديث عنها عند أمبرطو إيكو عند صياغته لنموذج كيليانQ ، وعند غيره في سياق الحديث عن الشبكات الدلالية Semantic networks المرتبطة أساسا بالنموذج التشعبي الذي سيرد تفصيل القول فيه في الصفحات اللاحقة .

. سبق الحديث عن الموسوعة باعتبارها نسقا دلاليا شموليا حيث أشرنا إلى استحالة وصفه استقصائيا لأسباب تم الخوض فيها. هل يمكن والحال هذه أن نقوم بتمثيلات موسوعية شمولية؟

إذا كان بالإمكان من وجهة نظر سيميائية عامة أن نسلم بالموسوعة باعتبارها قدرة شمولية، فإنه من الأساسي من وجهة نظر سوسيو سيميائية التعرف على المستويات المتعددة لامتلاك الموسوعة، أي الموسوعات الجزئية ( للجماعة، للملة، للعرف...الخ). مؤول النص هسنا L'interprète ليس ملزما بمعرفة الموسوعة في كليتها، يكفيه أن يعرف قسم الموسوعة الضروري لفهم هذا النص انطلاقا من قواعد تدرسها السيميوطيقا النصية. وكمثال على

<sup>59)</sup> أمبرطو إيكو ص 113. 60) جيل ٿيريان، مرجع مذكور، (1987) ص 120.

ذلك لا يمكن أن نستعمل هوميروس لوصف بنية الذرة لأنها كمفهوم معاصر غريبة عن الموسوعة الهوميرية. كل قراءة لهوميروس بهذا المعنى تكون تمثيلية أو رمزية ويمكن أن يرتاب فيها(ا").

استنادا إلى ما تم الدفع به، لاتوجد نماذج قدرة موسوعية شمولية، ولا يمكنها أن توجد. هناك نظامان وحيدان للابحاث الدلالية التي تبدو قابلة للاندماج داخل منظور موسوعي :

 أ. تلك التي تضيء الطابع الاعتباطي للتعارضات الدلالية ولعدم قابليتها للاختزال إلى نماذج قاموسية.

ب. تلك التي تسمح باستشفاف صياغات تمثيل موسوعي جزئي، غير شمولي بل محلي. ربما نحتاج هنا إلى فتح قوس إيضاحي نطرح فيه سؤالا أساسيا: متى نحتاج للتمثيل القاموسى؟

بعد البرهنة إذن على أن القاموس ليس شرطا قاراً للعوالم الدلالية، فإن لا شيء يمنع من اعتباره أداة نافعة مع الوعى بطبيعة الأداتية هاته (63).

### 1.4.2 تمثيلات موسوعية محلية

نقدم في هذه الفقرة المجال الذي ناقش فيه أمبرطو إيكو إمكانية إقامة نموذج الموسوعة الجزئية المحلية ومحدودية القاموس وانتفاعيته في آن واحد قبل ربط تصور الموسوعة بنماذج الذكاء الاصطناعي التي حركت فيها دما جديدا وإمكانيات أوسع للاستثمار النصي.

حين تحدث متخصصو علم الدلالة مثل لايبينيز وليش عن تنوع المنطق التعارضي فإنهم ساعدوا على فهم أن أية شجرة فورفورية لا يمكن أبدا أن تنظم بطريقة أحادية Univoque هذه الحقول أو المحاور أو الانساق المتفرعة الدلالية الجزئية التي تعبر عن علاقات المعني.

أمبرطو إيكو 1988 ص 110.

<sup>62)</sup> نقسه ص 131 .

<sup>63)</sup> نقسه من 114 .

- تقدم أزواج التعارضات التالية بنيات منطقية مختلفة :
- خير/شر: تعارض بتضاد جاف antonymie ( الواحد يلغي الآخر )
  - 2. زوج / زوجة : التعارض بالتكامل
- 3. بيع / شراء : تعارض بالتحول Conversité ( إذا باع س إلى ك : ص فإن ك يشتري ص من س )
- 4. أسفل / أعلى أو أكبر / أصغر : تعارضات نسبية تولد سلالم تناسبية ( تعارض غير ثنائي )
- الاثنين/الثلاثاء /الاربعاء: تعارضات تمثل مجموعة متدرجة (تعارض غير ثنائي)
  - منتمتر / متر / كيلومتر : مجموعات اتصالية أخرى متدرجة لكن تراتبيا.
- بينما شمال : تعارض بطريقة متقاطرة antipodale بينما شمال / غرب معارضة بطريقة متعامدة orthogonale ، لكن نسق العلاقات يستلزم رسوما تخطيطية فضائية .
- 8 . وصول / انطلاق : يبدوان تعارضين بالتحول لكنهما يستلزمان اتجاهات مكانية
   Spatiales توحي بأنه داخل تمثيل محتوى الفعل ينبغي أن تندرج خصائص غيرقابلة للتعبير
   لفظا معرر عنها عبر الاتجاهات .

ليست هذه اللائحة استقصائية فالتعارضات تتنوع من وجهة النظر السياقية . يتجلى هذا التنوع حسب ما يورده أمبرطو إيكو في أن المفاهيم المائعة concepts Fuzzy قد درست باستفاضة مبيناً أنه في الاستعمال المشترك للغة ، لا نسند أبدا نفس المقوم إلى كيانات محتوى مختلفة بنفس القوة (64) .

ولنضرب لذلك مثلا: نقول بأن الدجاجة طائر وبأن العقاب طائر. لكن إذا سئلنا حول هذا الموضوع فإننا سنسعى إلى القول بأن العقاب طائر، أكثر مماهي عليه الدجاجة، وإن الصل Cobra من الزواحف أكثر مما هي عليه العظاية Lézard (6%.

إن القدرة التي تمتلكها في إعادة تنظيم متصل وسياقي لوحدات المحتوى هي التي تؤسس إمكانية شبكة موسوعية. هنا أيضا تتجلى محدودية القاموس (رغم نفعيته) في كونه يخفق أمام رائز السالبية حيث يصيبه العجز التفسيري والتأويلي حين يسأل: ماهو الشيء المنفي أو ماهي المعلومة الممحية في عبارة هذا ليس رجلا ؟. يمكن إجمال مقياس قدرة قاموس مثالي كما يقترحها كاتز (1977) فيما يلي: يتلقى متكلم سامع مثالي للغة رسالة مجهولة محتوية على جملة واحدة بلغة معينة، دون أي اثر يخص الحافز أو ظروف الإرسال أو أي عامل آخر قد يساعد على فهم الجملة انطلاقا من سياق لفظي.

<sup>64)</sup> تِقْسه ص 114 .

<sup>65٪</sup> تجد هذه الامثلة مجالها المفضل في نظرية الصياغة المقولية والمشابهة العائلية.

إن مقياساً كهذا يرسم خطا انقساميا واضحا بين قدرة القاموس و قدرة الموسوعة، فالقاموس يفهم هذه المعلومة التي يتوفر عليها متكلم سامع مثالي في حالة الرسالة المجهولة. إذا قالت هذه الرسالة : وفي البيت يوجد رجل، فإن المتلقي بإقراره أنه يرجع إلى القاموس من نمط فورفوري، سيفهم أنه في بناء معين من الآجر يوجد حيوان عاقل فان أو كائن بشري ذكر بالغ. (66)

لكن ما الذي سيحدث لو أن الرسالة قالت في هذا البيت لا يوجد كما تظن رجلا ؟، ماذا ينبغي أن يتوقع المتلقي؟ هل يتعلق الأمر بامرأة أو بشبح أو بتمثال من البرونز؟ لو أن هذه الجملة جواب رجل لزوجته في منتصف الليل عن سؤال لها : من يوجد في الحديقة؟ سنكون أمام خطاب خارج اللغة. يتعلق الأمر باستراتيجية تدرج السكوت Silence باعتباره المحسن البلاغي الخاص بالتحفظ Réticence.

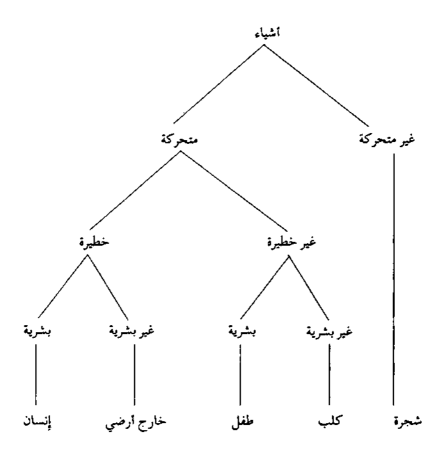
إذا كان يود طمانة زوجته فينبغي عليه أن يقول لها : لا يتعلق الأمر برجل بل بالآحرى بطفل أو بكلب أو بظل شجرة. وإذا كان يريد خلق ذعر لاحق فإن الأمر يتعلق بكائن غير ارضي شكله شكل أخطبوط. بهذا الشكل فإنه لا يباشر العمل بدون سنن. عليه ببساطة بناء جزء السنن المفيد لهذا الظرف كما لو أنه سيصوغ شجرة فورفورية جزئية ومحلية مطابقة لتلك التي وجهت خطاب زوجته.

ما يهم الزوجة ليس مقوم العقل أو مقوم الفناء بخصوص الرجل: إن ما يهمها هو أن الرجل بشر ذكر بالغ في المستوى الذي توحي فيه هذه الأشياء بالقوة، وأنه ذو قدمين في المستوى الذي توحي فيه هذه الأشياء بالقتراب من المنزل أخيرا يته المستخدام سيناريوهات أو أطر أولها الأكثر تقنينا هو أن رجلا يتجول وحده ليلا على مقرية من منزل الغير يمكن أن تكون له مقاصد سيئة وبالتالي بشكل خطرا.

إذا فكر الزوج بأن زوجته تتحدث بارتكازها على هذه التمثيلات القالبية Stéréotypes فإن عليه أن يمحو سمات القوة ومقصد السوء والقدرة على التحطيم. يمكنه أن يغترض باعتباره خزانة نشيطة للقدرة المشتركة شجرة محلية جد مبسطة حيث وفق هذه الشروض وحدها سيعرف (وستعرف زوجته) أنه بنغي الرجل وإثبات الكلب أو الشجرة أو اللعبة أو الطفل سيكون قد محاكل أو بعض السمات التي أدرجتها الزوجة في قولها الجزع.

66) أمبرطو إيكو1988 : 115.

### الشجرة :



إذا لم يتحرك الزوج بهذه القوة الحدسية فإن اللغة التي يستعملها، حين تؤخذ معزولة تكون مفقرة بواسطة تعقيدها وهو تعقيد لا يمكن للقاموس بوهم قوته أن يحيل عليه وبذلك تصير الموسوعة هي الفرصة المنظمة التي تسمح للزوج (حدسيا) بإثبات جزء القاموس المفيد له (67).

إلى هنا قدم أمبرطو إيكو نموذجا لتمثيل موسوعي محلي يتم فيه استشمار بنية القاموس جزئيا بالشكل الذي يجعله نافعا للإطار العام الذي يتم فيه التمثيل. فكيف يمكن توسيع هذا النموذج استنادا إلى كون الموسوعة توجد كمونيا باعتبارها نسقا شموليا بطريقة أو باخرى وإلا لما أمكن أن نمفصل فيها بنجاح تمثيلات محلية؟

67) المرجع نفسه من 117 .

## 2.4.2. نماذج لتمثيلات موسوعية أكثر كفاية

أمام هذه الوضعية التي حددها أمبرطو إيكو، يشير أن بعض المعجميين قرروا أن يستعملوا بحرية حزمة خصائص محلية مسماة لسانية ومضطلع بها حدسيا من أجل تحليل دلالي فرعي واحد. هناك مثلا 1965 Pottier و 1968 Filmore صاحب نحو الاحوال الذي يعي أكثر الطبيعة الاستدلالية للتمثيل الدلالي، و1966 Greimas و 1970 Bierwish. هـــذا النمط من التمثيلات يعيد صياغة اقتراح المنطق العلاقي عند بيرس الذي سبق له تحديد كيف أن المدلول ينبغي أن يكون ممثلا عبر الإحالات إلى عناصر أخرى يكون معها بالضرورة خاضما لسياق. هناك أيضا أمبرطو إيكو ونموذجه الدلالي للانتقاءات السياقية والظرفية الذي تمت الإشارة إليه في الفقرة الخاصة بالنص والموسوعة، و1975 Putnam صاحب مفهوم التمثيل القالبي الذي مفاده أن الشكل الطبيعي لوصف مدلول كلمة ينبغي أن يكون مقطعا منتهيا أو اتجاها Vecteur حيث ينبغي على المكونات أن تدمع كل مايلي :

أ . السمات التركيبية للفظ : مثلا الاسم

ب. السمات الدلالية للفظ: مثلا حيوان أو فترة زمن

ج. وصف لسمة قالبية إضافية إن وجدت

c. وصف بواسطة المفهوم Extension

إن مكونات الاتجاه . باستثناء المفهوم . تشكل كلها مجتمعة فرضية حول قدرة المتكلم لهذا فإن الشكل الطبيعي لوصف الماء كما يسعى Putnam لاقتراحه، يتقدم كما يلي :

| المفهوم | القالب                            | السمات الدلالية   | السمات التركيبية |
|---------|-----------------------------------|-------------------|------------------|
| H20     | غیر ملون<br>شفاف<br>متحول<br>مبرد | جنس طبيعي<br>سائل | اسم<br>ملبوس     |

يستدعي هذا الاقتراح بعض التاملات المنتقدة، والتي تجعل Putnam كما سبق أن أشرنا غير بعيد عن مجال الارسطية :

أولا: المفهوم موضوع وفاء لنظرية المعينات الصلبة désignateurs rigides التي يستعيرها من Mésignateurs الله متعلق برابط أصلي مع جوهر هذا النوع الطبيعي بحيث نقر أنه حين Putnam من Kripke. إنه متعلق برابط أصلي مع جوهر هذا النوع الطبيعي بحيث نقر أنه حين يتحدث المتكلمون عن الماء فإنهم يرجعون. باستقلال عن قدرتهم . إلى شيء هو بشكل طبيعي H2O ما النظري الذي يستعمله أمبرطو إيكو، فإنه من البديهي أن 0 طبيعي أن تؤول بدورها . ينبغي إذن إضافة سلسلة من المعلومات حول العدد الذري والبنية الذرية وما إلى ذلك ...

ثانيا: إن السبب في كون Putnam أسند مقوم السائل إلى السمات الدلالية وه غير ملون الله إلى القالب، يبدو بدهيا، فهو يعتقد أن الماء سائل من الوجهة التحديدية بينما هناك حالات يكون فيها الماء متسخا أو ملونا. علينا هنا أن نسترجع احتجاج 1955 وسين أشار إلى أنه ه من المستحيل أن نحدد في المطلق طبيعة السمات التحليلية (باعتبارها متميزة عن السمات التركيبية)، خارج سياق ثقافة معطاة ولا إن ما يحدده Putnam باعتباره سمات دلالية هو معجميا عبارات بسيطة، يتفادى معها تخصيص مقومات نموذجية أخرى للسوائل والأجناس الطبيعية. إذا كان الامر كذلك، فإنه حتى السمات الدلالية ينبغي أن تذوب في شبكات سمات أخرى قالبية احتمالاً

استنادا إلى ما سبق يبدو التمثيل الموسوعي المقترح من طرف Petofi و Neubawer ممثلا للفظ Chlore ، أكثر كفاية رغم أنه أكثر تعقيدا.

## 3.4.2 . التمثيل الموسوعي عند بيطوفي ونوباور

يندرج عمل بيتوفي عموما في سياق مناقشة بنية المعنى والعمليات المنجزة خلال مبيرورة التأويل (١٤٥٠). لا يمثل المثال المقترح هنا إلا إحدى المساعي التي قام بها هذا الاخير من أجل بناء نماذج معرفة موسوعية.

جدول التمثيل الموسوعي له « Chlore :

تجدر الإشارة. قبل تقديم هذا الجدول. إلى أن تمثيل المعرفة المشتركة العلمية افتراضي بشكل خالص ويمكنه أن يتغير حسب السياقات الثقافية.

| المعرفة العلمية        |                                                                                            |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ا ـ المعرفة الكيميائية | الحد التوليدي                                                                              |
| . العنصر، المقولة      | عنصر                                                                                       |
| . الأسرة               | اللون                                                                                      |
| ـ تكافؤ العنصر         | مخضر                                                                                       |
| . الرمز                | الرائحة                                                                                    |
| ـ التحقق               | خانقة                                                                                      |
| . ا <b>لت</b> ركيب     |                                                                                            |
|                        | ا مالمعرفة الكيميائية<br>مالعنصر، المقولة<br>مالامرة<br>متكافؤ العنصر<br>مالرمز<br>مالتحقق |

<sup>68)</sup> الرجع نفسه [2] .

janos S. Petôfi, «Meaning, text interpretation pragmatic - Semantic text class» in Poetics nº 11 1982, p : 490. (69

|                                                                | •                         |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------|
|                                                                | 2 ـ المعرفة الفيزيائية    |
| غازي                                                           | . الحالة الطبيعية         |
| سائل                                                           | . حالات أخرى              |
| مرتان ونصف أثقل من الهواء                                      | ۔ الوزن                   |
| 17                                                             | ـ العدد الذري             |
| 33,453                                                         | ۔ الوزن الذري             |
|                                                                | 3 ـ المعرفة البيولوجية    |
| سام                                                            | . تأثير على الأعضاء الحية |
| ,                                                              | 4. المعرفة الجيولوجية     |
| % 0,15                                                         | . الحالة الطبيعية         |
| •                                                              | 5 ـ المعلومة التاريخية    |
| شيل 1774 داڻي 1890                                             | . الاكتشاف                |
| إنتاج الكلور السائل 1821                                       | ۔ أبحاث أخرى              |
| , see 6                                                        | 6 ـ المعلومات الاشتقاقية  |
| عن اليونانية Klioros                                           | . الأصل                   |
| . 3. 0                                                         | 7 - المعرفة الصناعية      |
| إلكتروليس بواسطة الملح المشترك                                 | الإنتاج                   |
| و عمرويان بر عنه المام المام المام المام الورق والأنسجة ومطهر. | . الأستعمال               |
| الحرب الكيماوية                                                |                           |
| في البرودة والجفاف داخل أوعية                                  | ـ الحفظ                   |
| عي بيروند و بـــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |                           |
| <del></del>                                                    |                           |

يقدم أمبرطو إيكو بعد هذا الجدول عرضا لما كان Petôfei قد أسساه Te swest أي نظرية بنية النص وبنية العالم التي تسلم بتأويل متعلق بالنص المؤول وبأن بناء نموذج للتأويل يشكل مرحلة من سيرورة التأويل وبأن هذه النظرية ذات طابع تفسيري خاص بتأويل معنى نصوص اللغة الطبيعية (70). وهي بالتالي تستوحي نموذجا نفسانيا مأخوذا من Miller الذي يرى أن المؤول يبني خلال التأويل مفهومه الخاص عن النص المراد تأويله والذي يقوم على مكونين : صورة الذاكرة memory image والنصوذج الدلالي model-set . يوافق هذان المفهومان مفهومي النص ـ العالم text-world ووضع النموذج model-set في نظرية بيتوفي (71).

70) بيتوفي 1982، ص 456. 71) نفس المرجع ص : 457. من بين مكونات النظرية الموافقة لمجال حديثنا الراهن، يوجد بناء معجمي للتحديدات داخل قطاع للتحديدات المعجمية وقطاع العلاقات التحويلية Conversibilité و Thésaurus و مفهوم مماثل لمفهوم القدرة الموسوعية). ففي حين أن التحديد المعجمي لعنصر ما يتضمن معلومات من نمط فونولوجي تركيبي، مورفولوجي، ومجموعة منظمة من السمات الدلالية من نمط قاموسي، فإن مكونات نسق thesaurus تبدو أكثر تعقيدًا وتتضمن من بين ما تتضمن:

SY : المرادفات

EQ : عناصر متعادلة

TR : ترجمات

ISF : مركبات أكثر كبرا حيث يكون العنصر دلاليا

Field : حقل أو مجموعات موضوعاتية

CAT : مقولة

BT : عناصر أكثر اتساعاً مثل الأجناس المنطقية وعلاقات جزء / كل والعناصر المترابطة عموما.

NT : عناصر أكثر تقييدا مثل علاقات التضمن، وأجزاء العناصر المترابطة.

. COL : العناصر الجانبية COL

associés : العناصر المتضامة ASC

EC : العناصر المترابطة اختياريا

ولنضرب لذلك مثلا، فمفردة إطائر | يمكن أن تحلل بحدود Thesaurs :

SY : داجن

ISF : طاثر مهاجر

Field : حيوانات

BT : منطقي : فقري . كل : كائن حي

NT : منطقي : كواسر، طائر مفرد . جزء : منقار ، جناح . عناصر مترابطة : طيور مهاجرة .

Col : منطقية : ذوات الأثداء، زواحف

CE : عش، هواء، شجرة، ماء.

ASC : الطيران، الغناء.

يتعلق الامرهنا بتسجيل لكل المؤولات المكنة للعنصر الحلل ولكل الانتقاءات

السياقية والظرفية، فقد استهدف Petofei بناءات جد جزئية موجهة إلى تحليل نصوص نوعية بحيث أن اقتراحه هذا يدخل في إطار الدلالة ذات التعليمات. هذه التعليمات التي تبدو سلسلة موجهة نحو الاندراج السياقي من أجل تحليل محتوى تعابير معينة (72).

داخل مثل هذه الدلالات نستعير فرضية بيرس التي بموجبها تبدو الوحدة الدلالية ( أو تمثيل المحتوى ) نصا مضمرا ويبدو النص اتساعا وتوسيعا لاضمارية الوحدة الدلالية أو عدة وحدات دلالية . وتستشمر التمثيلات الحالية لبرامج الذكاء الاصطناعي ، المغذاة بمفاهيم السيناريوهات أو الاطر أو المدونات هذه المقولة ، وتحاول ليس فقط تمثيل المدلول المعجمي لعبارة ما موسوعيا بل أيضا تسجيل كل هذه الاشكال الخاصة بالمعرفة والتي تسمع باستخراج استدلالات سياقية (7) .

#### 5.2. امتدادات النظرية

تخص هذه الصفحات المراد تقديمها الآن تحليل المجال الذي تتوسع فيه هذه النظرية ضمن ما يسمى الآن بالعلم المعرفي وبرامج الذكاء الاصطناعي(74).

إن تمثيلا شموليا يغترض ما يلي :

أ. أخذ شبكة متعددة الابعاد توصف باعتبارها نموذج كيليان Q بحيث إن تمثيلات محلية لهذه النموذج مزودة دائما بنص معطى يحتاج إلى معرفة خلفية موسوعية لكي يؤول. هذه التمثيلات المحلية للمعرفة الموسوعية تتخذ هيأة تعليمات من أجل اندراج نصي خالص لتعابير اللغة داخل سلسلة من السياقات، ومن أجل فك التباس صحيح لنفس التعابير حين تلتقي داخل مساق معطى (<sup>75</sup>).

ب. اعتبار الاطر والمدونات وتعليمات أخرى تخص تحققات سياقية وظرفية مسننة ذلك أن التمثيل الموسوعي لوحدة معجمية ما، يقوى بالإحالة عليها، بحيث إن تمثيل المحتوى يحتل موقعه فقط بواسطة مؤولات داخل سيرورة سيميوطيقية لامنتهية.

ج. اندراج العامل التداولي، حيث ينبغي القيام بسيرورة مزدوجة: البحث داخل النص عما يقوله بالإحالة على انسجامه السياقي الخالص وعلى وضعية أنساق الدلالة التي يحيل عليها، ثم البحث داخل النص عما يجده المتلقي فيه بالإحالة على أنساقه الدلالية الخاصة و/أو بالإحالة على رغباته ودوافعه وإراداته الخاصة 6/1،

<sup>72)</sup> أمبرطو إيكو 1988، ص: 123.

<sup>73)</sup> نفس الرَّجع ص: 124.

<sup>74)</sup> لنا عودةً إلى بعض التعريفات الخاصة بهذا الموضوع في سياق لاحق.

<sup>75)</sup> أمبرطو إيكو 1984 مرجع مذكور ص: 68.

<sup>76)</sup> أمبرطو أيكو 1992، ص : 30.

من ثمة تعاد صياغة أوضاع التأويل حيث تتملك استطيقا التلقي المبدأ الهرمنوطيقي الذي يغتني النص بحسبه من مختلف التأويلات على امتداد القرون. إنها تأخذ في حسبانها العلاقة بين الأثر الاجتماعي للعمل وأفق انتظار المتلقين المتموضع تاريخيا، لكنها لاتنفي أن تأويلات النص ينبغي أن تكون مناسبة لفرضية حول المقصد العميق للنص.

بنفس الطريقة نجد أن سيميوطيقا التأويل ( نظريات القارئ النموذجي والقراءة كفعل تعاوني ) تبحث داخل النص عن وجه القارئ الذي يريد العمل تشكيله وتبحث إذن داخل مقصدية العمل عن المقياس الضروري لتقويم تمظهرات مقصدية القارئ (77).

ربما كان هذا الاندراج للعامل التداولي محفزا للحديث عن تداولية الاستعارة ومقبوليتها كما سبقت الإشارة، وهو ما سنعمل على تتبع تفاصيله في الفقرة الأخيرة من هذا الفصل. هذا الافتراض الثلاثي للتمثيل الموسوعي هو ما سنعمل على تحليله ثباعا مستلهمين في ذلك أعمالا ريادية مرتبطة مباشرة باستثمار وتوظيف مبادئ العلوم المعرفية المعاصرة.

#### 1.5.2. الشبكات الدلالية

ماذا نبني حين نفهم خطابا؟ وكيف ننفذ سيرورة البناء؟ (٣٥)

يفضي هذان السؤالان مباشرة إلى سؤال تركيبي : إذا كان تمثيل المعنى في فهم خطاب هو بناء لشبكة دلالية مرتبطة بسياقه، فكيف نبني هذه الشبكة وماهي قواعدها؟

إن مايدعى الشبكة الدلالية ينتمي إلى نظريات المعنى النفسانية والتحسيبية (٢٠٠٠). وهي نظرية تجميعية لتمثيل المعرفة مستنبطة من الحاسوب بما أن معنى الكلمات يكون ممثلا بواسطة تجميعات موصوفة من لفظ لآخر داخل شبكة من الروابط (٢٥٠٠). تتكون الشبكة الدلالية إذن من مجموعة من العقد تربطها أقواس، وبوجه عام تمثل العقد مفاهيم، بينما تغطي الأقواس العلاقات بين هذه المفاهيم. عادة ما تسمى العقد البسيطة باسماء المفاهيم التي تعبر عنها، أما العقد الاكثر تعقيدا فليس لها بالضرورة أسماء، وهي نفسها شبكات دلالية فرعية (١٥٠٠).

تنسب الشبكات الدلالية لتمثيل المعرفة الإنسانية إلى روس كيليان 1968 في كتابه الذاكرة الدلالية والذي اعترف بالأهمية الكبرى لطبيعة العلاقة بين الألفاظ. (٢٥) ويجدر بنا إذن نظرا للاهمية التي يكتسيها هذا النموذج، أن نقدم عرضا مركزا لبنيته وخلفياته استنادا لما قام به أمبرطو إيكو في كتابه البنية الغائبة.

<sup>77)</sup> المرجع نفسه ص: 32.

Philip N.Johnson Laird, «How is meaning mentally represented?» in Meaning and mental representation Ed.(78 By U.Eco Indiana, University Press 1988, p. 99

<sup>79)</sup> نفس المرجع ص 100

<sup>60)</sup> نفسَ المُرجَعَ مَى : 100 . 18) آلان بونية : الذكاء الإصطناعي، عالم المعرفة 1993/172 من : 139 .

<sup>82)</sup> فيليب بوستون لا يرد مرجع مذكور ص: 100.

## 1.1.5.2 نموذج كيليان Q

يرتكز نموذج Q على تعددية للعقد المتصلة فيما بينها بواسطة أنماط مختلفة من الروابط التجميعية. كل مدلول لوحدة معجمية يحتوى في جزء ما من الذاكرة على عقدة تمثل مقولته والمسماة هنا بالاصطلاح البيرسي النموذج المجرد Type. إن تحديد نموذج مجرد (1) يتوقع العمل باعتباره مؤولا لسلسلة من الدوال الآخرى الماخوذة باعتبارها نماذج متحققة Token.

يتكون تشكل مدلول الوحدة المعجمية من تعددية روابطه مع مختلف النماذج المتحققة، كل واحد من هذه النماذج يصير بدوره النموذج المجرد (ب) لتشكل جديد يتضمن باعتباره نموذجا متحققا وحدات معجمية آخرى متعددة بعضها كان نماذج متحققة للنموذج المجرد (أ)، ويمكنها أن تتضمن باعتبارها نماذج متحققة النموذج المجرد (أ) نفسه. يتوقع هذا النموذج إذن تحديد كل دليل بفضل الترابط المتداخل بمجال كل الدلائل الآخرى التي تشتغل باعتبارها مؤولات، كل واحدة منها يمكن أن تصير الدليل المؤول من طرف الاخريات.

يرتكز هذا النموذج في كل تعقيده على سيرورة دلائلية لامنتهية. فانطلاقا من دليل يعتبر نحوذجا مجردا، يمكن عبور عالم الوحدات الثقافية كله من المركز إلى اقصى الحيط، حيث لكل وحدة أن تصير بدورها مركزا ومحيطا وتحدث إلى ما لا نهاية محيطات أخرى(84).

ربما لا نجانب الصواب إذا اعتبرنا هذا النموذج وجها آخر لمفهوم التشعب bifurcation والتوالد الذي تمثل الاستعارة المفهوم الأرقى في إحداثه وتشغيله داخل سيرورات نصية تمثيلية، وهو أمر يعتمد أساسا على قدرة موسوعية مزدوجة هي المقتضيات الكمونية للنص والترهينات التاويلية للمتلقى.

### 2.1.5.2 . تمثيل الوحدة الثقافية

يمكن أن نتخيل أن كل وحدة ثقافية (مفهوم سبق تعريفه في إطار النسق الدلالي الشمولي) صندوق يحتوي على عدد كبير من الكريات. بتحريكنا للصندوق يتم إنتاج تشكلات مختلفة وتقاربات وترابطات بين الكريات. هذا الصندوق عسارة عن منبع للمعلومات مقرون بحرارة عليا ويمثل نموذجا مجردا للتجميعات الدلالية في الحالة الحرة.

وبما أننا نبحث عن نموذج سيميائي يلتفت إلى الإيحاءات المسندة اتفاقيا إلى وحدة معجمية ما، فإنه علينا بالاحرى تخيل كريات ممغنطة مؤسسة لنسق من الجذب والدفع بالشكل الذي يجعل بعض الكريات تتقارب والاخرى لا تفعل. إن مغنطة كهذه تقلص

83) U.Eco. La structure absente Introduction à la recherche sémiotique. Ed. Mercure de France, 1972, p.105 (84) المرجع نفسته ص: 107:

إمكانية التعالق المتداخل. إنها تؤسس نسقا.

يمكن أن نتخيل أيضا أن كل وحدة ثقافية لهذا الكون الدلائي الشمولي تبث على طول موجات معطاة، الشيء الذي يجعلها في تناغم مع عدد محدد (رغم شساعته) من الوحدات الأخرى. سنحصل هنا على نموذج للسنن، لكن ينبغي أن نقر بأن طول الموجات يمكن أن يتنوع حسب الرسائل الجديدة المبثوثة وإذن فإن إمكانية الجذب والدفع تتغير مع الزمن.

يقر نموذج q أن السنن يمكن أن يتلقى معلومات جديدة وأنه يمكن استنتاج معلومات جديدة انطلاقا من معطيات غير مكتملة. إنه نموذج للإبداعية اللسانية، وهو بشكل ما يستدعي ما ذكره فتغنشتاين عن المدلول حين تحدث عن وجود مشابهات عائلية (85)، وحين اعتمد مفهوم اللعب مقدما من خلاله مثالا جليا لهذه المسألة.

إن فكرة اللعب ترجع إلى عائلة للنشاطات المتباينة (لعب الشطرنج، لعب الكرة) والتي يمكن أن تكون لها مكونات مشتركة (بين شخصين يلعبان الشطرنج أو الكرة هناك فكرة الانتصار أو السقوط) كما يمكن أن تنفصل بواسطة تباينات جذرية (لعب الشطرنج ولعب منفرد لطفل يرمى الكرة أمام الحائط).

يستنتج فتغنشتاين أن شيئا ما يسري على طول الخيط أي التراكب المتصل لهذه الأوتار. تذكر صورة هذا التراكب المتصل للارتباطات بصورة نموذج Q، ذلك أن هذا النموذج في المرحلة التي يقدمه فيها كيليان هو جزء من كون دلالي حيث يمس السنن من أجل تأسيس انجذابات ودفوعات (86).

### 3.1.5.2 غثيل المعرفة بالشبكات الدلالية.

نقدم هنا نماذج لشبكات دلالية نبين من خلالها أهمية الشبكة وارتباط قوتها بتعقد الصياغة. لقد ارتبطت مسألة ضرورة إقامة شبكات دلالية بنظام الذكاء الاصطناعي وهو نظام لمعالجة المعارف سواء تلك المدركة بحواسنا أو المكتسبة من واقع خبراتنا أو المنقولة إلينا من غيرنا (67).

هناك ثلاثة أمثلة لتمثيل الخبرة أو المعرفة :

. تمثيل المعرفة في هيئة قواعد : وتستخدم في تمثيل الخبرات العملية حيث يقوم مهندسو المعرفة باستخلاص الخبرة من خلال لقاءات مباشرة مع الخبراء، بعد ذلك تتم صياغة الخبرة في صورة قواعد.

87) نبيلُ عَلَيَّ، العرب وعصر المعلومات، عالم المرفة 184، 1994، ص: 144. -

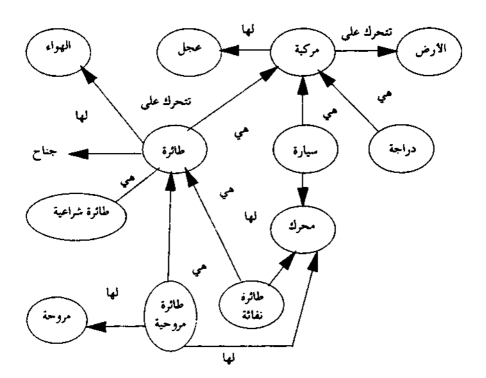
<sup>85)</sup> المشابهة العائلية مفهوم من وضع الفيلسوف فتغشتاين وتم تطويره في إطار نظرية الشاهد الامثل والصياغة المقولية. 86) أمبرطو إيكو 1972، ص: 108.

- . أسلوب الدلالة الرسمية : وتستخدم عادة في تحويل العبارات اللغوية إلى علاقات منطقية من دوال الإسناد باستخدام أساليب الدلالة الصورية.
- . التمثيل بالشبكة: عادة ما تتعامل نظم معالجة المعارف مع الموجودات أو الأحداث. ويحتاج ذلك إلى تمثيل معرفتنا عن هذه الموجودات أو الأحداث بطريقة هندسية أبعد ما تكون عن الطابع السردي المعتاد، وتعتبر الشبكات الدلالية إحدى الوسائل العلمية لتحقيق هذا الغرض.

يمثل الشكل التالي مثالا مبسطا لجزء من مجموعة من العناصر وخطوط الربط، تمثل الأخيرة انواع العلاقات :

- . علاقة تضمين inclusion ( هو أو هي ) : أي سيارة هي مركبة .
- . علاقة امتلاك possession (له أو لها) : أي طائرة لها أجنحة.
- . علاقة ارتباط association (علاقة المركبة بسطح الحركة في حالتنا) أي ذو عجل يتحرك على الأرض.

الرسم: مثال مبسط لشبكة دلالية عن المركبات.



توضيح: الدوائر موجودات والخطوط علاقات

رغم أهمية هذا المثال، فإننا نحتاج إلى فهم أوسع لكيفية نمو هذا المفهوم من الصياغة البسيطة إلى الصياغة الأكثر تعقيدا والتي توافق في تعقدها أتماط الأمثلة الممكن ورودها إما داخل أوضاع بسيطة للغة الطبيعية أو أوضاع مندرجة في سياقات نوعية .

كيف تطور التمثيل إذن باستخدام الشبكات الدلالية؟

نستمين هنا بما قدمه آلان بونبه الله الذي يتضمن كتابه تفاصيل هامة في الموضوع ويعرض تمثيلات على شكل جمل أو مركبات :

مثال أول : ﴿ يطارد بوبي القطة ذات الفراء الطويل ،

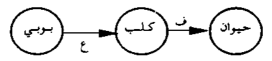
تقول هذه الجملة إن بوبي ( وهو الكلب ) يطارد كائنا وهو ( قط ) يمتلك شيئا آخر وهو ( الفراء ) الذي له خاصية أنه طويل.

تمثيل / . م : تدل على الملكية . ع : عنصر من .

المساو ال

غالبا ما تكون العقد الغير المعنونة حالات لمفاهيم أعم، ويمكن أن تعنون في حالة الضرورة بإضافة لاحقة كما في (قط 1) أعلاه، وتتصل بالمفهوم الأم بواسطة قوس يسمى (ع) ليدل على علاقة العضوية. إذن تربط العلاقة (ع) الفرد بالمجموعة أو العائلة التي هو عضو فيها، وهناك علاقة أخرى (ف) ودلالتها (مجموعة فرعية من) تربط المجموعة بمجموعة أكبر أو بطبقة أعم وأكبر:

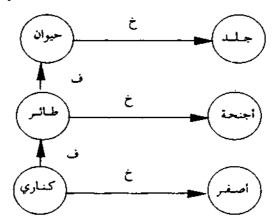
(بوبي کلب وهو حیوان )<sup>(۴9)</sup>.



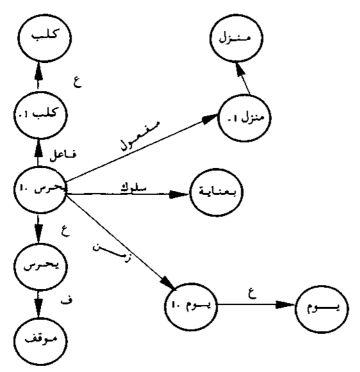
88) آلان بونيه، ا**لذكاء الاصطناعي،** مرجع مذكور.

89) الرجع نفسه ص: 141 .

إِن خواص العقدة الأم (خ) عادة ما تتوارثها العقد الابناء، هكذا يمكن استنباط أن (الكناري) له أجنحة وجلد من الاقواس الصاعدة المعنونة (ف) كما في المثال التالي:



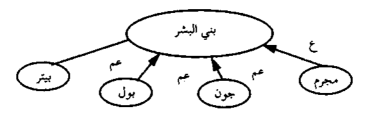
يعبر الرسم التالي عن الجملة «حرس الكلب المنزل بعناية طوال اليوم» حيث تتقدم صيغة التمثيل باستخدام نحو الاحوال الإعرابية لفيلمور، وهو مجال نظري سبقت الإشارة إليه والذي يرتكز على أدوار الفاعل والمفعول والاداة والزمن والمكان:



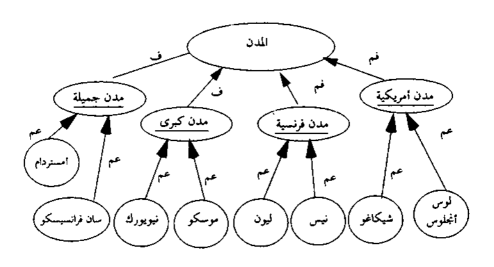
https://jadidpdf.com

لا تكفي العلاقات التي سبق تقديمها وعنصر من ، وومجموعة فرعية و من للتعبير عن العلاقة بين العقد الشقيقة أي بين العقد التي لها أم مشتركة ، لهذا استحدثت علاقات أكثر تخصصا في بعض الصيغ وخاصة في الشبكات الدلالية المجزأة مثل وعم » (عنصر مباشر) وفم (فرع منفصل) (90) .

يوضح الرسم التالي قيمة العلاقة (عم) فبيتر وبول وجون متورطون في تحقيق بوليسي، فقد ارتكبت جريمة والثلاثة مشتبه فيهم، ويرتبط الثلاثة بمجموعة الآدميين بواسطة قوس (عم) بينما يرتبط المجرم (غير معروف) بقوس (ع) لنبين أنه قد يكون أحد الثلاثة :



أما الرسم الموالي فإنه يوضح الفرق بين (ف) (مجموعة فرعية من) و (فم المجموعة فرعية من) و (فم المجموعة فرعية منفصلة)، فلا يمكن أن تكون مدينة ما أمريكية وفرنسية في نفس الوقت، ولكن منطقيا لا يوجد ما يمنع أن تكون مدينة كبيرة وجميلة في نفس الوقت. الرسم :



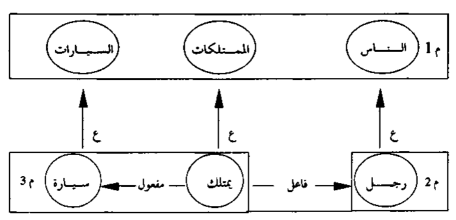
90) المرجع نفسه ص: 146.

إن استخدام هذه الانواع المتقدمة من الاقواس يزيد من قوة الشبكة، وبذلك يمكن لبرنامج أن يستنبط من هذا المثال أن ليون ليست مدينة أمريكية ولكن لا يوجد ما يمنع البرنامج من أن يقرر أن أمستردام من المدن الكبرى.

### 4.1.5.2. تجزئة الشبكات الدلالية

تسمح فكرة الشبكات المجزأة التي قدمها جاري هندركس لمجموعات من العقد والاقواس أن تتجمع سويا في مساحات مجردة لتحدد مجالا دلاليا لعلاقات مختلفة. ويمكن أن تتمي كل عقدة وكل قوس إلى واحد أو أكثر من هذه المساحات، كما يمكن أن تكون هناك روابط بين عقد في مساحات مختلفة، ولكن يجب اعتبار جميع هذه الروابط عابرة لحدود المساحات المختلفة.

يبين الرسم التوضيحي التالي تمثيلا لعبارة وهناك رجل يمتلك سيارة ع، كما يبين صفة هامة للشبكات المجزأة وهي افتراض السور الوجودي عندما تخصص بنية ما إلى مساحة من المساحات. وهنا تحتوي المساحة (م1) على معلومات خلفية مثل معلومات عن الناس وملكية السيارات، التي قد تكون ذات فائدة في الجملة. وتمثل (م2) و رجل معين ر 4 والذي يقوم بدور الفاعل في الجملة. وتمثل (م3) مثالا خاصا للملكية وهي الترجمة لعبارة و يملك سيارة ٤.



إن قوة الشبكات تتزايد بتعقد الصياغة كما سبق القول آنفا. ولابد أن يكون هناك حل وسط بين تعقد هيكل البيانات والبرتامج المفسر، فكلما كان الهيكل مفهوما جيدا، كلما كان إرشاد المفسر أفضل (90).

يتبين من خلال هذه المعطيات أن التمشيل بالشبكة الدلالية تتحكم فيه نفس آلية

91) المرجع نفسه ص: 152 .

التحديد الأرسطية. (٢٥٠ مثال: (امرأة). الجنس الأعلى: إنسان، الجنس: أنشى، السن: بالخسة (٢٥٠ لكن إذا تجاوزنا كما يقول د. محمد مفتاح هذه المشابهات فالمنطلقات الابستمولوجية والغايات مختلفة. إن التحليل الشبكي لا يهدف إلى التحديد الجامع المانع وإنما يقصد إلى خلق أفق انتظار حول المثال أو الطراز المحلل prototype، لأن مثل ذلك غير ميسر، كما أنه يوظف لغايات تعليمية، فعندما يذكر مفهوم قاعدي مشترك بين عامة الناس يمكن لسامعه أن يتصوره بسهولة ويستدل به على ماهو أكثر منه تجريدا (سيارة الركوب العادية وسيارات السباق وأنواعها)، وعقده الدلالية تجميع لشذرات المعرفة ضمن مواضيع ومفاهيم وأوضاع (الكرسي وانتماؤه إلى الأثاث واللعب والحرب والبناء) وليس مجرد تحليل ذري لمفهوم منعزل، وهو وسيلة استدلالية لاثبات العلاقة بين جمل النص مما يؤدي إلى تظيمه وملء فراغاته وملء فراغاته أولاه.

مع ذلك، قد يبدو أن هناك تعارضا بين ميدان الشبكة الدلالية والاستعارة، لكن إذا انتبهنا إلى دور المفهوم في السياق اللغوي والثقافي وإلى الطابع البنائي للتحليل الشبكي فستكون الاستعارة كما يقول ماك كورماك وجمع بين عقدتين مختلفتين ليس بينهما علاقة رئيبة أو تضمنية أو وراثية مثل الحزن والغبار: وجه مغير / وجه حزين الالالاث.

يقودنا الحديث عن الشبكة الدلائية إلى استخلاص مفهوم أعم وأشمل هو مفهوم النماذج الذهنية الذي يتزعم اتجاهه J.Laird الذي سبقت الإشارة إليه وذلك في إطار تقديم بديل معرفي يشكل ثورة ضد مقاربة تفكيك الكلمات لإدراك معنى الجمل وضد تحليل نموذج الترابط المفهومي عند روجي شانك<sup>(96)</sup>.

يفترض منطلق هذا الاتجاه أن الفهم يحصل عبر النماذج الذهنية أكثر من حصوله عبر تحليل معاني الكلمة، كما أن مثل هذه المفاهيم تبتعد عن تعداد المقومات التي هي غير منحصرة (<sup>97)</sup> وبالتالي يصير السؤال الأساسي ليس علاقة اللغة بالنموذج أو علاقة اللغة بنفسها بل العلاقة التي تقيمها اللغة بالعالم عبر قوة الذهن، من هنا تصير الشبكة الدلالية أو التفكيك الدلالي أو مسلمات المعنى غير كافية لهذا الامر لانها لا تقدم تفسيرا كافيا لمسألة شروط الصدق (<sup>98)</sup>.

92) د. محمد مفتاح مجهول البيان دار توبقال للنشر، 1990، ص: 67.

93 فيليب جونسون لا يرد، مرجع مذكور، ص: 100

94) محمد مفتاح 1990، ص: 67.

Mac Cormac. Cognitive theory of metaphor. A Bradford Book - The MIT Press Cambridge London 1985 (95

96) المرجع نقسه ص 76. 97) المرجع نفسه ص 71.

98) عن الملاقة بين اللغة والعالم أو اللغة والواقع، هناك عدة أبحاث في فلسفة اللغة وعلوم الاعصاب، اهتمت بهذه المسألة وناقشتها باسهاب، سواء فيما يتعلق بماهية اللغة وعنصر التجربة عند :

M.Saucet, La sémantique générale, Le Courier de livre1987 أو مَا يتعلق بمسالة الإحالة والشواصل من وجهة نظر المستمع أو القارئ حول ما إذا كان المرجع ملموسا أو مجردا عند :

تقيم نظرية النماذج الذهنية إذن علاقة تلازمية : يمكن بناء نماذج للعالم بالارتكاز على الخطاب ويمكن عند الحاجة مقارنة مثل هذه النماذج مع تلك التي تبنى بوسائل آخرى . عبر الإدراك وعبر الذاكرة وعبر الخيال : تكون عبارة ما صادقة فيما يتعلق بالإدراك أو الذاكرة أو الخيال إذا كانت شروط صدقها مستوفاة داخل النموذج المشتق عن هذه الاصول (89) .

إن القاسم المشترك بين هذه المفاهيم جميعها هو محاربة النزعة الذرية الوضعية التي تعكسها الابستمولوجيا الأرسطية والشجرة الفورفورية وتجلياتها المختلفة لدى الأرسطيين الجدد في مصطلحات جديدة، مثل منطق المحمولات والشبكة الدلالية والأوليات الدلالية والمسلمات المعنوية، وهو اقتراح إطار نظري مرن يسمح بادراك تقريبي للمفاهيم يستوي فيه الخبير والإنسان العادي، ويتمثل في فسح المجال للمساق اللغوي والأوضاع العامة لتمنح للمفهوم دوره في إطار بنية شاملة متماسكة تتحقق عبر آليات التشعب والربط والتشغيل ويبين ما فيها من فراغ بالاستدلال بالغياب والفروض الاستكشافية والتقييس (ابستمولوجية العلم المعرفي) (100).

نحتاج إذن إلى وقفة مركزة عند هذه المفاهيم،وأولها هو :

## 2.5.2. الفروض الاستكشافية

الفرض الاستكشافي Abduction سيرورة استدلالية، تتعارض مع الاستنتاج Deduction ذلك أن الاستنتاج ينطلق من قاعدة ويعتبر حالة لهذه القاعدة، ويستدل آليا على معنى ضروري(١٥٥).

= Eric Buyssens. «Reference and Communication» in Semiotica o° 70-3/4, 1988 سنحاول في هذا الهمامش أن تقدم بعض الخلاصات مركزين على ماهية اللغة وعنصر التجربة، على أن روح هذه المفاهيم سارية في مجموع تفاصيل عملنا:

ليست اللغة مرتبطة بتجاربنا. نحن غالبا ما نخلط منطق اللغة بمنطق الأشياء. فقوانين النحو ليست بالضرورة قوانين العالم. المكلام تأويل للعالم. اللغة إذن طريقة معينة فتنظيم تجاربنا والمعنى يظهر باعتباره الرابط بين اللفظ والتجربة، فإذا كان اللفظ باعتباره رمزا جماعيا ينتمي إلى عشيرة لسانية فإن المعنى الذي يظهر باعتباره الرابط بين اللفظ والتجربة، فإذا يوعدا اللغة بالمعنى الذي يظهر باعتباره الرابط من التجربة تحاما. بهذا يمكن القول بان هناك من اللغات بقدر ما يوجد من افراد (صوصي صرح الهاكن تعلق التجربة هاته تعود إلى أن اللغة اصطناع cinstrument de Simulation مثلا أنا حائر في قضاء عطلتي بين أماكن اللاقة. بتجميعي لوثائق من وكالة اسفار، سأكون قادرا على تنظيم تخبل عن الخطوط الكبرى لمسار السفر: أماكن اللاقة، بتجميعي لوثائق من وكالة اسفار، سأكون قادرا على تنظيم تغيل دون أن يكون علي أن أقوم بالتجربة أولا وهو شيء مستحيل، أو كما يقول ميلان كونديرا في (رواية هشاشة الكائن ص 19): ولا يمكن للإنسان أبدا أن يعرف ما يجب عليه أن يرغب فيه لان له حياة واحدة وهو لا يستطيع لان يقارنها بحيوات سابقة، ولا أن يقومها في يعرف ما يجب عليه أن الجرب من معرفتنا مرقبط بهذه القدرة على اصطناع أوضاع هي من أكبر الاختلافات التي تغومانا عن التفكير الحيواني بالسماح لنا بمراكمة معارف دون تجربتها : اللغة إذن استمارة بمنى كونها لا تقوم فقط بتخزين التجربة بل ثنقلها أو تترجمها من نحط لآخر.

99) فيليب جونسون لا يرد. مرجع مذكور ص 115.

100) د. محمد مفتاح 1990: 77.

101) أميرطو إيكو 1992 : 248.

مثال للاستنتاج:

كلما ضرب A فإن B يحرك ساقه.

ب. لكن ٨ ضرب

ج. إذن B حرك ساقه.

لنفترض أنني أجهل كل هذا وأنني أرى B يحرك الساق، سأفاجأ بهذه النتيجة الغريبة (ج). بارتكازي على تجارب سابقة معروفة في مجالات مختلفة فإنني أسعى إلى صياغة قاعدة غير معروفة (أ) إذا كانت (أ) صالحة وإذا كانت (ج) نتيجة لحالة (ب)، فإن (ج) لن تصير إطلاقا مفاجأة.

ينبغي أن تختبر هذه الفرضية من أجل إمكانية تحويلها إلى قانون، لكن هناك في السيرورة الدلائلية اللامنتهية حالات عدة لا أبحث فيها عن قوانين كلية بل عن تفسير قادر على رقع الالتباس عن حدث تواصلي معزول.

ينطق أحدهم لفظ « Rosa » ولا أعرف هل يقصد وردة حمراء أم شيئا آخر. سأفترض أن المتكلم زارع ورد وأراهن على التاويل الأول. سيكون الأمر أفـضـل إذا كـان الفـرض الاستكشافي مشجعا بواسطة سياق (سياق مثل « زرعت وردة » يؤسس أثرا أكيدا ).

خلاصة الأمر أن الفرض الاستكشافي إجراء نموذجي بواسطته نكون في السيميوطيقا، في مستوى اتخاذ قرارات صعبة حين نكون بصدد اتباع تعليمات ملتبسة(102).

لن يتوقف الأمر عند هذا التعريف، لقد خضع هذا المفهوم لتعريفات أساسية انطلاقا من تحليلات أقامها (أمبرطو إيكو 1992) حول أرسطو وبيرس ثم فولتير وشرلوك هولمز حيث يميز بين نوعين من الفرض الاستكشافي :

النوع الاول : ينطلق من فعل أو مجموعة أفعال خاصة مفاجئة وينفتح على فرضية قانون جديد (حالة كل الاكتشافات العلمية).

النوع الثاني: ينطلق من فعل أو مجموعة أفعال خاصة مفاجئة وينفتح على فرضية فعل خاص يفترض أنه سبب الفعل أو الأفعال الأولى (حالة التحري الإجرامي)<sup>(103)</sup>.

يمكن القول إن النمط الأول من الفرض الاستكشافي يخص طبيعة العوالم في حين أن الثاني يخص طبيعة العوالم في حين أن الثاني يخص طبيعة النصوص، فالعوالم هي ما اعتاد العلماء أن يفسروا به القوانين بينما النصوص هي سلسلة منسجمة من القضايا أو الجمل propositions مترابطة فيما بينها بواسطة محدور topic أو موضوعة مشتركة. بهذا المعنى فإن متوالية الأحداث التي يتتبعها المتحري تكون هي الأخرى قابلة للتحديد باعتبارها نصا لانها يمكن أن تختزل إلى متوالية من القضايا.

102) المرجع نفسه ص 249 . .

103) المرجع نفسه مل 260.

مع ذلك لا يبدو هذا التحديد مقنعا تماما، فإذا كان الفرض الاستكشافي مبدأ عاما يحكم كل المعرفة البشرية فلا ينبغي ان يكون هناك اختلاف جوهري بين هذين النمطين. من تم يرى أمبرطو إيكو أن ميكانيزم الفرض الاستكشافي لا يمكنه أن يتضح إلا إذا قبلنا معالجة العوالم باعتبارها نصوصا ومعالجة النصوص باعتبارها عوالم. داخل هذا المنظور يمحي الاختلاف بين تمطي الفرض الاستكشافي، قحين يؤخذ فعل منفرد باعتباره فرضية تفسيرية لفعل آخر منفرد، فإن الأول يشتغل (داخل عالم نصي معطى) كقانون عام يفسر الثاني. ففي الاكتشاف العلمي نصوغ القوانين عبر الاكتشاف الوسيط لافعال أخرى، أما في التأويل النصى، فنعرف أفعالا جديدة هامة باقتضائنا لبعض القواعد العامة (التناصية) (١٥١١).

## 1.2.5.2 . الفرضية والفرض الاستكشافي وفرض الفرض

يقترح بيرس نمطين من الاستدلال:

. الفرضية التي بواسطتها نعزل قاعدة مسننة سلفا والتي ترتبط بها حالة بواسطة الاستدلال.

. الفرض الاستكشافي : وهو التبني المؤقت لاستدلال تفسيري ينبغي أن يخضع لمراجعة تجريبية والذي يسعى إلى إيجاد متزامن للحالة وللقاعدة.

حسب أمبرطو إبكو، يستحسن تمييز ثلاث أنماط من الفرض الاستكشافي تبعا لاقتراحات 1983 Bonfatini يضيف إليها هو المفهوم الجديد لفرض الفرض.

## 2.2.5.2 . الفرضية أو الفرض الاستكشافي المقنن

يكون القانون معطى بطريقة أو توماتيكية أو شبه أو توماتيكية ونسميه: قانوناً مسنناً. من المهم أن نلاحظ أنه حتى التأويل بواسطة سنن يقتضي جهدا استكشافيا ولو كان ضئيلا. لنفترض أن كلمة Homme في الفرنسية تعني ذكراً بشرياً بالغاً، ولنفترض أنني أعتقد فهم عبارة Homme. لكي أتمكن من فهم دلالتها ، على أولا أن ألاحظ أن الأمر يتعلق بتحقق token للفظ فرنسي Type. يبدو أن هذا العمل التأويلي ينجز دائما آليا. فيكفي أن نحيا داخل وسط يتكلم العالم فيه لغات مختلفة لكي ننتبه إلى أن اختيارنا ليس آليا تماما.

إن التعرف على ظاهرة معطاة باعتبارها نموذجا متحققا لنموذج مجرد يقتضي بعض الفرضيات حول السياق التعبيري وحول السياق الخطابي (١٥٥).

### 3.2.5.2 . الفرض الاستكشافي المقعد

ينبغي أن تنتقى القاعدة بواسطة سلسلة من القواعد متساوية الإمكان equiprobable ينبغي أن تنتقى القاعدة بواسطة سلسلة من القواعد السيميائية ). بهذا المعنى يكون لدينا

104) المرجع نفسه . ص 262

105) المرجع نفسه ص 263 .

استدلال على قاعدة هو الفرض الاستكشافي بالمعنى الدقيق. بما أن القاعدة منتقاة باعتبارها الاكثر انتقاء من الكل، دون التأكد من أن الأمر يتعلق بالقاعدة الجيدة، فإن التفسير هو وحده الذي يؤخذ بعين الاعتبار في انتظار مراجعات متتالية.

على المستوى النصي، يدل التعرف على سلسلة باعتبارها متوالية نصية على إيجاد محور نصي يقيم علاقة منسجمة بين مختلف المعطيات النصية دون رابط بينها. إن تعريف محور نصي هو حالة جهد استكشافي مقعد. غالبا ما نجهل ما إذا كان المحور المفترض هو الجيد، فالتأويل النصي ينفتح أحيانا على تحيينات مختلفة ودلاليا متصارعة. يدل هذا على أن كل مؤول لنص ينجز فروضا استكشافية من أجل الاختيار بين عدة قراءات ممكنة لهذا الاخير(100).

## 4.2.5.2 . القرض الاستكشافي المبدع وقرض الفرض

ينبغي على القانون أن يبتدع من جديد وهذا ليس أمرا صعبا خصوصا وأننا نملك الذهن إبداعيا بشكل كاف. وهذا النمط من الابتداع يفرض إنجاز فرض للفرض.

يقتضي فرض الفرض أن نقرر ما إذا كان العالم الممكن المحدد بواسطة فروضنا الاستكشافية ذات المستوى الاول مطابقا لعالم تجربتنا. في الفروض الاستكشافية المقننة والمقعدة، لا يكون هذا المستوى الفوقي metaniveau ضروريا، بما أننا نجد القانون انطلاقا من تجاربنا حول العوالم الحقيقية المراقبة سلفا. بعبارة أخرى يكون مرخصا لنا بواسطة معرفة العالم المشترك أن نفكر أن القانون قد تعورف على صحته سلفا ( يتعلق الأمر فقط بمعرفة ما إذا كان هو القانون الأجود من أجل تفسير هذه النتائج).

في الفروض الاستكشافية الإبداعية ليس لنا هذا النمط من اليقين. سنسعى إلى التكهن حول طبيعة النتيجة (علتها) ثم حول طبيعة الموسوعة (بالشكل الذي روجع فيه القانون الجديد فإن اكتشافنا يقود إلى تغيير النموذج paradigme). (107) إن فرض الفرض أساسي، ليس فقط في الاكتشافات العلمية بل أيضا بل في التحري الإجرامي. (108)

### 6.2 . مفاهيم لتحليل الموسوعة والسياق

تنتمي هذه المفاهيم إلى حقول الذكاء الاصطناعي وعلم النفس المعرفي وهي تمتلك قوة إجرائية قادرة على تحليل بنية الموسوعة ضمن سياق نصى اشمل وتتكفل بتمثيل المعرفة

108) أمبرطو ريكو 1992 : 265.

<sup>106)</sup> المرجع نفسه ص: 272.

T.Kuhn, structures des révolutions بنظر كتاب الملمي ونسبية مفهوم القطيعة ينظر كتاب (107 scientifiques : Ed Flammarion 1983

الخلفية لمتلقي الخطاب وتنظيم معلوماته حين يواجه خطابا يغيب عنه الوضوح وشفافية المعنى مثل الخطاب الشعري.

تتعلق هذه المفاهيم أساسا بتنظيم المعرفة، وفإذا كان الإنسان يملك قدرا هاثلا من المعارف وحين يواجه خطابا ما، لا يسحب من ذاكرته إلا المعلومات التي توافق خطابه فمعنى هذا أن هذه المعرفة مخزنة بطريقة منظمة ومضبوطة ه(100).

نستخلص من هذا الكلام ما يلى:

. إن التساؤل حول كيفية معرفة الناس لما يتحرك في نص ما، ليس إلا حالة خاصة للتساؤل حول كيفية معرفة الناس لما يجري في العالم(١١٥).

. إن المعلومات الموسوعية المرتبطة بالتقاليد الأدبية وبمنتج النص غالبا ما توجه القارئ في بناء سياق النص الذي قد يكون ممتدا في نصوص سابقة أو لاحقة (١١١).

. إن الفهم عملية ذاكرية وفهم الخطاب يعد بالأساس عملية سحب للمعلومات من الذاكرة وربطها مع الخطاب المواجه. فالنظريات التي تقعد لهذه السيرورات تهدف كلها إلى وصف الكيفية التي تنظم بها معرفة العالم في ذاكرة الإنسان ثم كيف تنشط هذه المعرفة في عملية فهم الخطاب (112)، وبالتالي فإن كل المفاهيم التالية تقدم طرائق تمثيل المعرفة الخلفية المتراكمة في ذهن القارئ.

### 1.6.2 . الإطار

إن المخاطب (سواء كان حاسوبا أو كائنا بشريا) موهوب بقدرة موسوعية موسعة تشمل هيئة الأطر والمدونات (113). لقد وضع هذه النظرية مينسكي ليتم بها تمثيل المعرفة الخلفية حيث معرفتنا مختزنة في الذاكرة على شكل بنيات معطاة تمثل وضعيات جاهزة. فحين يواجه شخص ما وضعية جديدة فإنه يختار من الذاكرة بنية تسمى إطارا، وهو إطار متذكر للتكيف مع الواقع عن طريق تغيير التفاصيل حسب الضرورة (114).

الإطار تنظيم للمعرفة ضمن مواضيع مثالية prototypes وأحداث قالبية ملائمة لأوضاع خاصة (١١٥) وقد تم توظيفه لتجاوز قصور الشبكة الدلالية رغم وجود الكثير من التماثلات بينهما. يتكون الإطار من عقد وروابط وشغالين:

. العقد: المستوى الأعلى أو العقدة العليا تتولد عنها عقد صغرى لها بهايات

<sup>109)</sup> محمد خطابي، لسانيات النص: مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقائي المربي بيروت 1991 ص: 370.

<sup>110)</sup> المرجع نفسه ص 371.

<sup>111)</sup> الرجع نفسه ص 376. مديرا

<sup>112)</sup> المرجع نفسه ( ص 62) 113) إيكو 1984مرجع مذكور ص 71.

<sup>114)</sup> خطابي .مرجع مذكور ص . 63

( فضاءات فارغة) يتم ملؤها ببعض البنيات أو التعابير تدعى المالثة Filles. بعض هذه التعابير قد يتشعب إلى عقد جديدة على أن بمضا آخر قد يتوقف. هكذا فإن الإطار ( العقدة العليا) قد يتشعب إلى أطر فرعية (عقد فرعية بعضها منجب وبعضها عقيم )(١١١٥).

الروابط: تشير إلى العلاقة الوثيقة بين الإطار الأم والأطر الفرعية. لضبط العلائق صيغت مفاهيم: من جنس كذا... / اختصاص كذا... مثال كرسي (عقدة فرعية) أثاث (عقد فرعية). شكل الخصائص أو الصفات التي من شأن الكرسي أن يمتلكها ينبغي أن تعزى إليه إلى أن يثبت العكس. هذا العزو هو ما يدعى بالاستدلال بالغياب (۱۱۱۰) inference by الذي يعتبر آلية تنبؤية وافتراضا تجسيريا نملا بهما الفراغ أو التقطع في التاويل (۱۱۱۰) default ذلك أن جزءا كبيرا من فهمنا لما نقرأة ونسمعه ونراه يعد نتيجة صنعنا حوافز وأهداف ومخططات ودوافع المشاركين في الأحداث الموصوفة والمشاهدة، فالمتلقي يلجأ إلى الاستدلال عندما يحس بأن تعطل فهمه وتاويله للنص ناتج عن فراغات أو تقطعات ينبغي أن الاستدلال عندما إلى تأويل ممكن (۱۱۱۰).

. الشغالون : هي آلية تقوم بدورين في الربط بين الأطر ( العقد ) وتنشيطها حينما تدعو الحاجة حيث تتعلق عملية الربط والتنشيط ب (إذا ما كان كذا فإنه يكون كذا أو يحتاج إلى كذا أو يضاف كذا أو ينقل كذا... »

مثال: علاقة الكرسي بالأثاث تطرح حسب مسألة علاقة الإطار العام المجرد Type بالإطار المتحقق أو الواقعي Token التي اشرنا إليها أثناء تقديم نموذج كيليان ذي الاصل البيرسي. ولإدراك هذه العلاقة نورد مثالا آخر:

إطار مصددار (جنس (بناء)) فضاء (مطبخ (قيمة (معاصر)) فضاء (بيت النوم (قيمة معاصر)) فضاء (بيت الاستقبال (قيمة (تقليدي))

من خلال هذا التمثيل يظهر أن هناك إطارا أمًّا وهو الدار وهناك فضاءات ثلاثة ملئت بعناصر مقومة وهي : «مطبخ» و «بيت النوم» و «بيت الاستقبال»، ويمكن أن تشعب بعض هذه الفضاءات أو كلها لتملا بدورها، كما يمكن أن يضاف بعض الشغالين لتنشيط بعض الاطركان يقال : إذا كانت الدار مغربية فإنها تحتوي على بيت استقبال تقليدي، وإذا كانت

<sup>115)</sup> د. مفتاح. مرجع مذكور ص 68

<sup>116)</sup> يمكن العودة إلى التفاصيل الخاصة بنموذج Q والسيرورة الدلائلية في فقرة سابقة.

<sup>117)</sup> د. مفتاح مرجَع مذكور ص 68.

<sup>118)</sup> ينظر أيضًا الآنَّ بونيه ، الذَّكَاء الاصطناعي، مرجع مذكور ص 183. 119) محمد خطابي. مرجع مذكور ص 75.

الأسرة كبيرة فقد يحتاج إلى توسيع الدار، والإطار الممثل به نموذج يرث جميع خصائص وصفات الدار النموذجية عن طريق الاستدلال حتى يثبت العكس بالتحري والتقصي (120).

لم يفت أمبرطو إيكو وهو يعالج مسالة التمثيل الموسوعي أن ينتبه إلى وظيفة الأطر،حيث أن اعتبارها عناصر للتحليل المقوماتي الموسوعي يطرح ضرورة مراجعة مفهوم الموسوعة حسب مختلف نسب المقبولية الاجتماعية أو الضرورة النصية، ففي حين تسعى نظرية النص إلى أن تقيم إطاراً للاطر فإنها تحاول في نفس الوقت أن تكشف القواعد النصية وأن تقيم مفهوما أكثر تنظيما وفهما للسنن باعتباره معرفة موسوعية، وهو ما سنسعى إلى معالجته في فقرة خاصة بالسنن والموسوعة (121).

يقدم أمبرطو إيكو في هذا السياق مثالا دالا يبين عدم كفاية المفاهيم القاموسية لتاسيس اندراج نصي ممكن لوحدات معجمية معطاة :

«كان زيد نائما حين استفاق فجاة. أحدهم استل الوسادة».

يستطيع حاسوب مبرمج مع معلومة قاموسية ملائمة أن يفهم ما تعنيه كلمة / نام / و/ وسادة/ لكنه لا يستطيع استبيان العلاقة بين زيد ووسادة (وأية وسادة؟)

حين يتدخل مفهوم الإطار فإن الأمر يتغير، حيث يعرف المخاطب. بواسطة اللجوء إلى هذه القدرة المختزنة. أن الكائنات البشرية تنام عادة في غرف وأن الغرف مزودة باسرة وأن الأسرة مزودة بوسائد وهكذا دواليك. وبواسطة مزج إطارين أو أكثر يدرك المخاطب أن الوسادة المشار إليها فقط يمكن أن تكون الشيء الوحيد الذي يربح زيد رأسه عليه (122).

يتشابه مفهوم الإطار إذن مع مفاهيم أخرى مثل التعليل بالمقومات ومنطق المحمولات والشبكات الدلالية، لكنه يختلف عنها في كونه « جاء موضحا لما ورد ضمنيا في تحليل الشبكات الدلالية كإبراز دور الاستدلال والتنبؤ والروابط بين أجزاء البنية مما يسهل عمليات إنتاج النص وتاويله ». كل هذه آليات ذات فعاليات كبرى، وستزداد هذه الفعاليات إذا ماثلنا ترابط عقد الإطار بربط الاستعارة بين المجالات المختلفة كما سيلى الذكر.

### 2.6.2. المدونة

تختص بالتعامل مع المتتالبات الحدثية أي أنها تشتمل على متتالبة معيارية من أحداث تصف وضعية ما (123). إنها متعلقة بالفهم المؤسس على التوقع، فتحليل الحاسوب المؤسس على التوقع يقدم نظرية قابلة للتطبيق حول كيفية معالجة الإنسان للغة الطبيعية.

<sup>120)</sup> د. محمد مقتاح ، مرجع مذكور ص 70.

<sup>121)</sup> أميرطو إيكو 1984 مرجع مذكور ص 72.

<sup>122)</sup> أمبرطو إيكو. نفس المرجع ص 71.

<sup>123)</sup> د. مفتاح، مرجع مذکور 74.

إن تسمية المدونة مرادفة لمفهوم الإطار بعد أن تم تطويره وتعميق مكوناته، حيث أن الفروق التي طرحت بهذا الصدد قبل الانتباه إلى هذا التطوير هي أن نظام الإطار القاعدي ليس له معرفة بنتائج الأحداث وليس له معرفة بنسبيب الأحداث وفوق ذلك ليس له معرفة بتضمنات الأحداث وبينما المدونة تقدم معلومات أكثر من الإطار وتحافظ على رتبية الأحداث وتتابعها وتضمنها عما يتبع عملية الاستدلال والعزو<sup>(121)</sup>.

ومع الصعوبات التي يمكن أن يطرحها المفهومان معا إذا لم يكن الحدث ذا معرفة خلفية تجعله يتلاءم مع الإطار أو المدونة، بحيث إذا كان الحدث فريدا فإنه من الصعب موضعته، فقد اقترح روجي شانك حلا هو تنظيم المعرفة في بنيات صغيرة أسماها مجموعات تنظيم الذاكرة أي تحليل المدونة إلى وحدات صغيرة تدعى المشاهد حيث يتشعب كل مفهوم، ورغم أن عملية التشعب قد تؤدي إلى أحداث شاذة غير مألوفة في نظر المقاربة الإطارية أو المدونة التقليدية فإن هذه العملية تردها إلى منبعها مما يضمن نوعا من المماثلة بين الإطار وفروعه، وقد ذهب شانك أبعد من الربط بين المفاهيم ليقدم مفهوما جديدا بعنوان «نقط التنظيم الموضوعاتي» للربط بين ما يتشابه موضوعيا القدام مفهوما جديدا بعنوان

تحاول هذه المقترحات أن تربط العلائق بين مكونات إطار أو مدونة أو موضوع أو شيء أو بنية حيث هناك منطلق Type (إطار عام مجرد) وإنجازات Token (إطار متحقق واقعي) تنتمي إليه عن طريق علاقة الوراثة أو الولاء متجلية في المماثلة أو المشابهة أو الترابط المعرفي والثقافي. إنها نفس أدوار الاستعارة والكناية وآلياتها ذلك أن «الاستعارة تبني عالما حيث استبدالات لانهائية تكون ممكنة، عالما حيث «تخفي هوية» هوية أخرى وحيث يمكن لشكل معطى أن يعرف تحولات مفاجئة. إن التبادلات بين سجل الإنساني registre de لشكل معطى أن يعرف تحولات مفاجئة. إن التبادلات بين سجل الإنساني l'humain وردة، ندية مثل نبتة تذوب في الحقل الشاسع على معكوسية الأنواع. فامرأة جميلة مثل وتندرج في دورة الفصول. كل شيء ينتهي بإعادة الولادة ويتفوق على فضبحة الموت «١٤٥».

### 3.6.2. السيناريوهات والخطاطات

ليس مفهوما الإطار والمدونة وحدهما المستعملين لتفسير اكتساب المعرفة وتنظيمها وكيفية استعمالها، وطرق تأويلها وإنما يجد المهتم مفاهيم أخرى تعكس التسبيب والترابط

<sup>124)</sup> د. محمد مفتاح، مرجع مذكور، 1990 ص 74.

<sup>125)</sup> د . مفتاح نفس آلمرجع ص 74 .

<sup>126)</sup> د. محمد مفتاح ص 75.

والتنبؤ والتعدية... إنها السيناريوهات والخطاطات (١٢٦).

#### 1.3.6.2 . السيناريوهات

لقد استعمل مفهوم السيناريو عند سانفورد وكارود (1981) لموصف المجال المستد للمرجع المستعمل في تاويل نص ما، وذلك لأن المرء يمكن أن يفكر في المقامات والوضعيات كعناصر مشكلة للسيناريو التاويلي الكامن خلف نص ما<sup>(128)</sup>.

إن الوضعيات الموصوفة جاهزة في السيناريوهات وهي تتضمن أيضا فراغات تتعلق ببعض العناصر المشكلة للوضعية والتي يسهل على القارئ ملؤها بمجرد تنشيط سيناريو مرتبط بهذه الوضعية أو تلك، وبالتالي فإن تجاح الفهم المؤسس على السيناريو متعلق بفعالية منتج النص في تنشيط سيناريوهات ملائمة ((21).

#### 2.3.6.2 . الخطاطة

الخطاطات بنيات معرفية على مستوى عال من التعقيد وهي تضم توجيهات حتمية تهيء المجرب لتاويل تجربة ما بطريقة ثانية (١٥٥) وحسب براون ويول يمكن النظر إلى الخطاطات كمعرفة خلفية منظمة تقودنا إلى توقع (أو التنبة ب) مظاهر في تاويلنا للخطاب بدل النظر إليها كقيود حتمية على كيفية وجوب تاويل الخطاب.

إن الخلفيات الشقافية المختلفة يمكن أن تنتج خطاطات مختلفة من أجل وصف الاحداث المشاهدة. وقد استلهم تانت واندرسون مفهوم الخطاطة من بارتليت (1932) الذي يؤمن بأن وقدرتنا على تذكر الخطاب ليست مبنية على إعادة إنتاج الخطاب بطريقة قويمة وإنما على تشييده. وتستعير عملية التشييد هذه المعلومات من الخطاب المواجه سابقا، بالإضافة إلى المعرفة المستعارة من التجربة المرتبطة بالخطاب الذي بين أيدينا من أجل بناء تمثيل ذهني الاهناء.

تزود الخطاطات إذن محلل الخطاب بطريقة لتفسير وتأويل الخطاب وهي بذلك وسيلة لتمثيل المعرفة الخلفية التي نستعملها كلنا، ونفترض أن الآخرين يستطيعون استعمالها أيضا، حين ننتج ونؤول الخطاب. (132) وفي سياق بحث ينتمي إلى مجال علم النفس المعرفي حول النظام القياسي للتأويل الادبي قدمت Holyak تعريفا لمفهوم الخطاطة مرتبطا بسيرورة النص وبحل المشكل حيث ترى أن هذا المفهوم شائع في النمذجة المعرفية حاليا، فإذا كان من الممكن أن نكتشف الخطاطة بواسطة استنتاج انطلاقا من نماذج متقايسة فإن بنية المعرفة المجردة

M.Jeanneret, «Et la forme se prend, structures mobiles et la reconnaissance» Littérature N° 85 P.24, 1992. (127 128) محمد خطابي 1991: 66 كما يقدم د. مفتاح 1991: 75 مثالاً عن كرة المضرب مفسرا لكيفيات اشتغال السنا، بدهات.

<sup>129)</sup> المرجع نفسه ص 68.

<sup>130)</sup> المرجع نفسه ص 68.

<sup>131)</sup> للرجع نفسه ص 69.

Keith J.Holyank, «Analogical framework for literary interpretation», Poetics 11 (1982) P 113 (132

يمكن بالطبع أن تلخص المعلومة المنقولة بواسطة الامثلة. إن أوضح طريقة يمكن أن تكتسب بها الخطاطة تكون بواسطة رسم مثالين من أجل تحديد مشتركاتهما البنيوية(133).

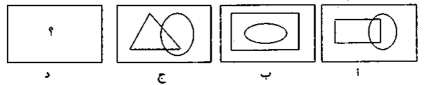
إن ارتباط هذه المسالة بحل المشكل يعود إلى كونه من أكثر الأنشطة الذهنية استخداما حيث يمكن أن يتراوح بين أبسط الأسئلة مثل: كيف أصل إلى بيتي عبر الطريق الفلاني؟ إلى أعقد الأوضاع مثل اختبارات الذكاء أو التناظرات الهندسية ولذلك استعملت فيه آليات القياس والخريطة والخطاطة، ذلك أن وهدف حل المشكل القياسي هو استعمال وضعية مشكلة معروفة (الاساس) لبناء حل مواز لمشكلة جديدة (الهدف) (134). تستلزم هذه السيرورة أربع خطوات كبرى:

- . التمثيل الذهني للمشكل الهدف الذي ينبغي بناؤه،
- . القياس المضمر الذي ينبغي الانتباه إليه ( أو ملاحظته ) أي أن بعض مظاهر الهدف ينبغي أن تشكل تلميحا رجعيا يذكر الشخص بالأساس.
- ينبغي إيجاد خريطة جزئية اولية بين عناصر الوضعيتين ( الموضوعات ومسنداتها وعلاقاتها ).
  - ـ حل المشكل الهدف ينبغي أن يبني بواسطة توسيع الخريطة ،

ولنضرب لذلك مثالين :

المثال الأول حول التناظر الهندسي (١٥٩):

لدينا رسومات مختلفة :



الأسئلة التي ينبغي طرحها في مواجهة هذه الأشكال تخص ما يلي :

ماهي القاعدة التي تحول رسم أ إلى رسم ب ؟

ماهو الشكل التالي منطقيا لشكل ج؟

ماذا يكون د؟

تتلخص الطريقة في أن نجد أولا وصفا لفظيا لكل رسم، ونستنتج قاعدة تربط كل رسم بالرسم الذي يليم، وعادة لن نجد القاعدة في المحاولة الاولى لانه يتمعين في أغلب

<sup>133)</sup> نفس المرجع ص 110 .

<sup>134)</sup> آلان بونيه، الذكاء الاصطناعي، مرجع مذكور ص 195.

<sup>135)</sup> آلان بونيه. نفس المرجع من 196.

الأحيان اختيار عدة احتمالات، مع التوصل إلى القاعدة التي تنطبق أيضا على التحويل الشاني. عندئد يجب التوصل إلى تمثيل رمزي للوصف اللفظي للرسم، والذي يمكن على أساسه التعبير عن كافة علاقات الشبه والاختلاف بين الرسوم المختلفة. ونحن نقوم بهذه العملية بانفسنا دون وعي منا، ولكن كان لابد من جعلها واضحة محددة حتى يمكن للحاسوب أن يستخدمها، ذلك أن الانتقال من جملة بلغة طبيعية إلى التمثيل الداخلي لها مكون من مجموعة من العلاقات بين الأسماء والأفعال... وهكذا.

يمكن أن يكون الوصف اللفظي للمسألة في الشكل السابق كالآتي:

أ. مربع بدائرة على محيطه

ب. مربع بدائرة في داخله

ج. مثلث بدائرة على محيطه

والقاعدة التي تغير شكل (1) إلى شكل (ب) هي : تغير «على محيطه» إلى «في داخله، والتي عندما تطبق على ( ج) تعطي ( د ) : ﴿مثلث بدائرة في داخله».

ويمكن بناء الوصف الرمزي لهذه الأشكال بتعريف المحمولين (على محيط، في ١ وتكون حدودهما هي الأشياء في الشكل مما يعطينا :

أ: (على محيط دائرة مربع)

ب: ﴿ فِي دَائِرَةُ مُرْبِعِ ﴾

ج: «على. محيط دائرة متلث»

يمكن أن نستخلص من هذا المثال مسألتين:

الأولى : إن قدرة التعرف على التشابهات والاختلافات بين المواقف المختلفة سمة رئيسية ونموذجية لعمليات التعلم التي يساهم فيها حل المشكل بدور أساسي وحاسم.

الشانية : إن دراسة حل المشاكل اثرت بوجه عام في تطور اليات الاستدلال والمستخدمة في الأنظمة الخبيرة المرتبطة بالذكاء الاصطناعي وعمل الحاسوب(١٦٥).

المثال الثاني : حل المشكل عبر المماثلة والقياس بين المجالين الطبي والعسكري(((31).

يبدو هذان المجالان متنافرين تبعا لاختلاف مقولاتهما (السلاح والأشعة، الحصون والأورام). إن علاقات التوافق الوحيدة المكنة التي تجعل التماثل ممكنا هي الانتزاع أو الاعتقال والتدمير وبالتالي فإن القياس يترتب باعتباره استعاريا فالعمل العسكري يسعى إلى محاصرة الحصن واسر المحصنين والعمل الطبي يسعى إلى محاصرة الورم وتدميره في الجسم. الأول يعمل بالسلاح والثاني يعمل بالأشعة.

136) نفس المرجع ص 203. 137)المثال ماخرة عن Holyoak مرجع مذكور ص 112.

يقدم الجدول التالي تمثيلا شكليا للبنية التراتبية للمشاكل الطبية والعسكرية :

| الحصيلة | تصميم الحل                                                                  | الحالة الأصلية                                                                                                                 |                   |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| _       | قذف مجموعات<br>صغرى بشكل متزامن<br>في طرق متعددة.                           | _                                                                                                                              | المشكل<br>العسكوي |
|         | إعطاء اشعة ذات<br>كثافة منخفضة انطلاقا<br>من اتجاهات متعددة<br>بشكل متزامن. | أجل تدمير الورم.<br>الموارد: أشعة فعالة بشكل                                                                                   | مشكل<br>الإشعاع   |
|         | تطبیق قوة ضعیفة عبر<br>طرق متعددة تزامنیا ـ                                 | الهدف: استعمال القوة من أجل قهر الغرض. أجل قهر الغرض. الموارد: قوة ضخمة كافية. القيود: العجز عن تطبيق قوة كساملة في طريق واحد. | تقارب<br>الخطاطة  |

إن كل تقايس في هذا الجدول بمثل باعتباره هيئة لخطاطة مشكل جد عامة مكونة من حالة أصلية (أهداف ، موارد متاحة، قيود)، وتصميم الحل ثم تحقيق التصميم. إن خطاطة المشكل تعكس تنظيما سببيا عموديا للتقايسات فمقومات الحالة الأصلية مرتبطة كلها سببيا بتصميم الحل: الهدف هو علتها والموارد تمكنها والقيود تتوقع التصاميم البديلة. القهر هو إذن نتيجة تصميم الحل.

بعيدا عن الصعوبات التي يطرحها هذا النموذج على مستوى التوافقات القياسية والتي تبدو غير محددة تماما وتستلزم تتميما عن طريق التآويل المثلية انطلاقا من خريطة موسعة، فإن الجدول يدمج عرضا لتوافق الخطاطة وهو تمثيل لنمط المشكل الذي يكون تقارب الحلول ممكنا بالنسبة إليه. مثلا، هدف مثل هذه المشاكل هو استعمال القوة من أجل قهر الغرض المركزي. إن الخطاطة تحتفظ بالمشتركات بين المتقايسين في حين تقصي الاختلافات بينهما. تبعا لذلك يمكن النظر إليها كمقولة مجردة تكون المتقايسات مستويات لها. بهذا المعنى تكون الخطاطة مضمرة في كلا المتقايسين. تجدر الإشارة أيضا إلى أن كل مقايس يمكن أن ينظم باعتباره تحويلا لخطاطة مجردة داخل هيئة المفاهيم الملائمة لمجال نوعي. إن قياسا بين المشاكل إذن يقتضي ثلاثة من العناصر المفاتيح هي : الأساس والغرض والتحويل الذي يربطها بالخطاطة (وبالتالي ببعضها البعض). إن مثل هذه التنوعات في محتوى نفس العناصر القاعدية الثلاث تعين على تحديد تصنيف لخرائط قياسية وثيقة الصلة بالتأويل الأدبي، وهو ما تسعى Holyoak

### 4.6.2 تركيب

إن أهمية التحليل في ضوء المفاهيم المذكورة يعود إلى كونه يتم ضمن بنية كلية خلافا للتحليل بالمقومات الذي يركز على تفكيك المفهوم في حد ذاته. إلا أن الأمر يبقى مع ذلك نسبيا فتحليل البنية إلى عناصرها يتم عبر الآليات نفسها تقريبا فالمحلل للمفهوم. المفردة يترصد مختلف مقوماتها والمفكك للبنية يذكر عناصرها. وهكذا فإننا نجد المنزل يفكك إلى المطبخ والحمام والغرف والعنوان وهذه هي الموالئ التي يملا بها الفضاء ويمكن أن تماثل بالمقومات الملاصقة (١٥٥). ربما نستنتج من هذا أن المقاربة الكلاسيكية لها قيودها ولها وجاهتها في مستوى معين من التحليل.

رغم ذلك ، فإن السياق حين يتدخل في إطار بنية خطابية معقدة فإن حضور هذه المفاهيم تكون له قيمته الإجرائية إضافة إلى مفاهيم أخرى لها قوتها ووجاهتها خصوصا حين يكون مفهوم التلقي حاضرا داخل عملية القراءة والتحليل الموسوعي. يتعلق الأمر بمفومي المحور والتشاكل اللذين يندرجان في إطار التفسير الدلالي.

كيف يتحدد مفهوم التفسير الدلالي في علاقته بالمحور والتشاكل؟

### 5.6.2. التفسير الدلالي

حين يوجد القارئ أمام وحدة معجمية، فإنه لا يعرف أي الخصائص أو مقومات الوحدة الدلالية ينبغي أن يحين من أجل تشغيل السيرورات المزجية. فإذا كانت كل خاصية

138) د. محمد مفتاح 1990 مرجع مذكور ص 75.

دلالية تدمجها الوحدة المعجمية وتتضمنها ينبغي أن تؤخذ بعين الاعتبار خلال فك السنن النصي، فإن القارئ سيكون مجبرا ضمن خطاطة ذهنية مستحيلة أن يحدد كل شبكة الخصائص المتداخلة الربط التي تشكل الحقل الدلالي أو كلية الموسوعة.(139)

ليس الأمر بهذا الشكل لحسن الحظ، ذلك أن خصائص الوحدة الدلالية تبقى افتراضية أي تبقى مسجلة من طرف الموسوعة (موسوعة القارئ) الذي يكون عليه أن يحينها حين يتطلب منه المجرى النصي ذلك. القارئ إذن لا يعلن مما يبقى دلاليا مضمرا أو مدمجا إلا ماهو بحاجة إليه. وبنهجه هذا المسلك فإنه يميز بعض الخصائص في حين أنه يحتفظ بالاخرى مخدرة.

من أجل تقرير الخصائص التي ينبغي أن تكون مميزة وتلك التي ينبغي أن تبقى مخدرة، فإنه لا يكفي أن نقارن ما يزودنا به تفتيش الموسوعة. إن البنيات الخطابية تتحين على ضوء فرضية المحور أو المحاور النصية.

#### 6.6.2 . المحور

تتأسس السيناريوهات والتمثيلات الدليلية Sémémique على السيرورات الدلائلية اللامنتهية، وباعتبارها كذلك فإنها تتطلب تعاونا للقارئ الذي يقرر أين ينبغي أن يوسع أو يوقظ سيرورة قابلية التأويل اللامحدود وبما أن كل قضية تحتوي كل قضية أخرى، فإن نصا يولد بواسطة تأويلات متتالية أي نص آخر في إطار المسار التناصي (١٩١١).

كيف يمكن لنص إذن أن يولد فقط التآويل التي تولدها استراتيجيته؟

حسب الطرح والتمثيلات التي يقدمها أمبرطو إيكو يتدخل مفهوم المحور الذي يمكن اعتباره أداة فوق نصية وخطاطة افتراضية أو فرضية تعاونية مبنية من طرف القارئ الذي يستند عليها بتحيينه للنص حسب قيود الخطية، ذلك أن القراءة تكمن في بناء تتابعي لسلسة من المحاور المختلفة التي تتغير حسب انبساط ما يدعوه أمبرطو إيكو الوضعية الكبرى للمحكى (141).

يعرض أمبرطو إيكو مفهوم المحور من خلال عدة تمثيلات، ويمكن أن نقدم أهم خطوطه فيما يلي :

يمكن باحتراس الجمع بين المحور والموضوعة(١٩٥) ضمن خانة مفهومية واحدة. لقد

<sup>139)</sup> أمبرطو ريكو 1985 : 109.

<sup>140)</sup> نفس المرجع ص 111 .

Schnerwege, «théorie de la réception», in Méthodes de textes. Ed. Duculot, 1987, p. 334. (141 کیک الاصطلاح نظای واجعہ آن باخذ عدة عناوی اعتمال الرحمة أصوال الاستعمال حالا

<sup>42)</sup> يمكن الاصطلاح نظري واحد أن يأخذ عدة عناوين اعتبارا لوحدة أصولها الايستمولوجية، لكنها مع ذلك تختلف جزئيا بحسب مجالها الإحالي النصي، فالوحدة الدلالية تكون كذلك لانها تحيل على السترى اللفظي التركيبي في النص وهي في جانبها الدلالي موضوعة thème وفي بعدها التداولي محورا وتبقى النبأة الحاتب الأعم الذي يعكس المفهوم العام للتشعب.

تحدث Suglov و Zolkovsky عن الموضوعة باعتبارها شيئا مرتبطا بالنص لا عن طريق دليل تعادل بل بواسطة سهم استدلال. إنهما يتحدثان لا عن تلخيص بالنسبة للقارئ بل عن تجريد علمي أو تسجيل للمدلول بعناصر ميتانصية ويتعرفان داخل النص على تراتب الموضوعات، بهذا المعنى فإن الموضوعة عندهما تتقارب مع ما ندعوه محورا (143).

ب. لا يفيد المحور فقط في تنظيم السيرورة الدلائلية بتقليصها: إنه يفيد أيضا في توجيه اتجاه التحيينات، وهو يستلزم اللجوء إلى الانتقاء السياقي حين تفرز عبارة ما من الغموض كما في عبارة (كذلك) في جملة: (زيد يضاجع زوجته مرتين أسبوعيا وعمر كذلك).

هل يتعلق الامر هنا بمضاجعة كل واحد لزوجته أم بمضاجعة ثلاثية؟ (١٤٩)

ج. إن تحديد المحور مادة للاستدلال أو ما يدعوه بيرس الفرض الاستكشافي أو الفرضية، يعني ذلك الدفع بفرضية ضمن تنظيم معين للسلوك النصي. يثبت هذا النمط من التنظيم أيضا حدود الانسجام داخل النص.

د. ماهي الطريقة التي توجه القارئ النموذجي إلى إعادة بناء المحور؟

غالبا ما تكون الإشارة جلية : إنه العنوان أو عبارة ظاهرة تحدد اهتمام النص. أحيانا على العكس نحتاج إلى البحث عن المحور الذي يقيمه النص بواسطة التكرار البديهي لسلسلة من الوحدات الدلالية أو الألفاظ المفاتيح. هذه الالفاظ المفاتيح عوض أن تكون موزعة باطراد، يمكن أن تكون محوضعة فقط في بعض النقط الاستراتيجية. في هذه الحالة ينبغي على القارئ أن يشتم شيئا ما استثنائيا داخل نمط معين من التركيب disposition، وانطلاقا من هنا يخاطر بفرضيته الخاصة. يمكن أن ثبدو هذه فرضية خاطئة بحيث يقترح النص محورا. يحاطر بفرضيته الخاصة محورا آخر. لهذا حين يكون النص معقدا، فإن القراءة لا تكون أبد خطية، بل يكون القارئ مرغما على النظر إلى الوراء وإعادة قراءة النص عدة مرات وأحيانا ربد إعادة قراءته من النهاية (145).

ه. ليس للنص بالضرورة محور واحد. يمكن إقامة تراتبية للمحاور السردية أو انحور الاكبر macrotopic الذي يضم الكل.

و. إن تحديد المحور يسمح بسلسلة من الاندماجات الدلالية التي تحدد مستوى معطى
 للمعنى أو التشاكل.

<sup>143)</sup> أمبرطو ريكو 1983، ص 112.

<sup>144)</sup> نفس المرجع ص 113.

<sup>145)</sup> نفس المرجع ص 115.

#### 7.6.2. التشاكل

يرتبط هذا المفهوم بسؤال مركزي هو: ماذا نفعل حين نقرأ نصا؟ ومن أين ينبثق الإحساس بوحدته؟ من اجل الالتفات إلى الاتساق النصي ينبغي إقامة مفاهيم مثل التشاكل (١٩٤١) والتي لا تكون رهينة مباشرة بالبنيات التركيبية وتبقى إذن غير عابئة بالحد المزعوم للجملة (١٩٦١).

ينشأ التشاكل أساسا بواسطة سلسلة من علاقات التطابق بين المقومات. هذه المعلاقات تستقرئ علاقات تعادل بين الوحدات الدلالية وعموما يمكن اعتباره شكلا بارزا للتوافق المقوماتي Combinaison sémique وبالتالي لتآلف المقومات. إنه منظم أساسي، فليس تكرار المقومات المعطاة سلفا هو ما يؤسس التشاكل بل على العكس، إنه افتراض أو حدس التشاكل هو الذي يسمح بتحيين المقومات (148).

يتلخص المبدأ الذي يمكن استنتاجه في هذا السياق في أن كل المعنى ولو كان في المرقى الدلالي الأصغر، هو نتاج عمليات تاويل ويظل إذن مرتبطا باستراتيجيته. وبالتالي فإن وصف التشاكل مشروط بالقدرة التاويلية الني تحكمها وتوجهها موسوعة القارئ.

لم يبعد أمبرطو إيكو من جهته المفهوم عن مجال التعاون النصي، حيث اقترح خطاطة غير استقصائية للتشاكلات (١٩٩٠)، ويمكن تلخيص رأيه في النقط التالية :

. وظيفة التشاكل هي فك الالتباس عبر الجملي أو النصي وربما يخص أيضا بعض الجمل والمركبات الإسمية.

. الاصطلاح يخص بعض التشاكلات الدلالية والصوتية والنغمية والأسلوبية والتلفظية والاقتضائية والتركيبية والسردية، مما يسوغ افتراض أن التشاكل يغطي ظواهر سيميوطيقية متنوعة قابلة للتحديد باعتبارها انسجاما لمجرى القراءة في مختلف المستويات النصية. مع ذلك يبدو أنه وراء هذا التنوع يختفي نوع من الوحدة. وفي الواقع فإن التشاكل يرجع دائما إلى استقرار مجرى المعنى الذي يبرزه نص ما حين نخضعه لقواعد الانسجام التأويلي، رغم أن قواعد الانسجام تتغير حسب ما نريد تحديده من تشاكلات خطابية أو سردية أو فك التباس الأوصاف المحددة أو الجمل وتشغيل تحاولات co-reference أو تقرير ما يقوم به أفراد محددون أو إقامة كم من الحكايات الختلفة يمكن أن ينشئ نفس عمل نفس الافراد (150).

<sup>146)</sup> المفهوم اقتراحه كرعاس أولا مستعيرا إياه من الفيزياء حيث عرفه بانه مجموعة حشوية للمقولات الدلالية التي تجعل قراءة موحدة للمحكي ممكنة. وتقد ثم تطوير هذا التعريف في عدة اتجاهات نظرية وتطبيقية.

F.Rastier, Sémantique interprétative, P.U.F, 1987 P : 10 (147

<sup>148)</sup>راستي 1987 : 14 .

<sup>149)</sup> أمبرطو ريكو 1983 : 118.

<sup>150)</sup> نفي المرجع ص 128 .

ما ينبغي أن يكون واضحا هو أن تحديد المحور حركة تعاونية ( تداولية ) تقود القارئ إلى تحديد التشاكلات باعتبارها خصائص دلالية للنص.

## 1.7.6.2 . مقياس الترابط بين التشاكلات : تعدد التشاكل

من أجل إمكانية وصف تعدد التشاكل poly-isotopie ينبغي إعادة فحص التعارضات بين المعنى الحقيق والمعنى المجازي، المعنى الأول والمعنى الشاني، المعنى الظاهر والمعنى الباطن. المعنى الحرفي والمعنى التمثيلي والتي يمكن تجميعها تحت اسم نظرية المعنى المزدوج، والتي تعبر منذ الفي سنة كل التأمل الغربي حول التأويل.

إن الشرط الضروري لكي تحدث نظرية التأويل قطيعة مع التقليد الهرمنوطيقي هو أن يكون لدينا بدلا من نظرية لتشاكلات متعددة غير متراتبة قبليا (۱۶۱) وبالتالي فإن نظرية للمعنى المزدوج تؤكد تبعا لتعريف فونطانيي لمفهوم التمثيل، ما يلي : يمكن لقضية ما أن يكون لها معنى مزدوج. المعنى الأول يخفي الثاني والمعنى الثاني هو المعنى المركزي (۱۶۵). لكن ماذا يحدث حين يتضمن نص ما عدة تشاكلات؟

هناك نمطان من التعلق يمكن أن يظهرا بينها:

النمط الأول: إذا كانت مقوماتها المتشاكلة مترابطة بواسطة علاقة انفصال disjonction ( متضمن inclusive ) أو تناقض أو تنافر، فإنها تنتج عن تشاكل متعدد polyistopie بالمعنى المشترك والمقيد للكلمة.

النمط الثاني: إذا كانت المقومات المتشاكلة مترابطة بواسطة علاقة اتصال أو استلزام. فإننا نقول إنها تؤسس حزمة تشاكلات faisceau d'istopies أو حزمة تشاكلية. الحزمة نمط لتعدد التشاكل.

يقدم راستي في هذا السياق مثالا ندرجه كاملا لتتضع هذه المسألة : (الأزبال كانت خاضعة لاعتناء جيد، الكلاب يسكنون في حجرات خاصة، شعب من الدواجن يتجول في العشب الغزير».

يصف هذا المقطع الحياة في مزرعة تدعى مزرعة Lucas حيث سمات النظام والوفرة متكررة فيه. يقوم راستي بشرح تمظهرات هذين المقومين من أجل تحديد الوساطات الاحتجاجية التي تسمح باستنتاجها خصوصا حين تكون عرضية.

<sup>151)</sup> واستي 1987 : 14

<sup>152)</sup> نفس ألمرجع ص 167.

|                                      | الوفرة | النظام |              |
|--------------------------------------|--------|--------|--------------|
| مزرعة لها عادة ركام واحد من الزبالة، | +      |        | الأزبال      |
| وإذن هذه المزرعة كبيرة .             |        |        |              |
|                                      |        | +      | اعتناء جيد   |
| إذا كانت هناك عدة كلاب، يعني أن هناك | +      |        | كلاب الحراسة |
| عدة ممتلكات ينبغي حراستها.           |        |        |              |
| تفخيم مطبق على الكلاب يفترض أنها     |        | +      | تسكن         |
| مروضة جيدا.                          |        |        |              |
| تقليد archaisme : أسلوب متمدن        |        | +      | في           |
|                                      |        |        |              |
| الكلاب لم تترك في الخلاء             |        | +      | حجرات        |
|                                      |        |        |              |
| المزرعة مجهزة جيدا                   | +      | .+     | شعب          |
| تفخيم مطبق على الدواجن يفترض تنظيما  |        | +      | يتجول        |
| يصف حركة منظمة                       | +      |        | الغزيو       |
|                                      |        |        |              |

من أجل تأكيد هذا التحليل، تجدرالإشارة إلى أن الفقرة الأولى من النص تنتهي بهذه الجملة: «كانت هذه المزرعة بالتأكيد الأكثر اتساعا وثراء في المنطقة ««المقومان المتشاكلان مرتبطان بواسطة استلزام: الوفرة تستلزم النظام ذلك أن النظام مقدم باعتباره شرطا للوفرة (651).

وعموما، فإن الحزم التشاكلية والتشاكلية المتعددة تشكل موضوع اتجاهات تاويلية مختلفة بما أن الترابطات بين تشاكلاتها المؤسسة ليست من نفس الطبيعة ولا يتم القيام بنفس الإجراء من أجل احتمالها : كل واحدة متعلقة بمكون للحزمة تقوي تلك المتعلقة بالأخرى، وليس الأمر كذلك بالنسبة لتعدد التشاكل بالمعنى المقيد للفظ.

### 2.7.6.2. توسيع المجال التشاكلي

في إطار توسيع الحقل الإجرائي الذي تشتغل فيه عدة مفاهيم يأتي حديث د.مفتاح عن التشاكل وعلائقه بمفاهيم يكون هو تطويرا لها مثل التنضيد والتنسيق وأخرى تطوره مثل الترادف.

153) نفس المرجع ص: 116.

مفهوم التشاكل في هذا السياق يقدم إطارا وصفيا لاستخراج بواطن النص وقراءته قراءة متعددة، فهو:

يقوم على تحليل ثوابت لغوية وانثربولوجية (١٥٤).

ب. يمتاز عن غيره من المفاهيم (التنضيدو الاتساق...) بخاصية هي التحليل بالمقومات الذاتية وبالمقومات السياقية مما يجعله يجمع بين التحليل المفردي والتحليل الجملي والتحليل النصى ويتسجاوز المعاني الظاهرة في النص إلى إيحاءاته الكاشفة عن التصمور الأنطولوجي والمعرفي والعاطفي للإنسان، وعن حاجاته وآليات إشباعها عبر المتخيل والمعقلن (١٥٥٠)، إلا أن التحليل بالمقومات الذاتية لا يتحقق إلا في قدر ضئيل من الكلمات المالئة ولذلك أثبتت الممارسة أن المقومات السياقية والتفاعلية هي التي يجب أن توظف فيه لأن كثيرا من المفردات الشعرية تتشارح وأن كثيرا من المقومات يضيفها القارئ من عنده بناء على المساق المقالي والسياق العام ومعرفته الخلفية (١٥٥٠).

ج. يرتبط بالمعرفة الموسوعية من جهة كونها تمكن من تجاوز صعوبات التحليل حين لا نكون المقومات الجامعة ظاهرة مدركة، وحين لا تكون الحقول الدلالية متقاربة المعني مشتركة في بعض المقومات. وإذن ينبغي البحث عن المقوم الجنسي الجامع باعتماد المعرفة الموسوعية التي تسمح بتشييد مقومات سياقية كفيلة بالتأليف بين قلوب المفردات المتنافرة مما يجعلنا نتجاوز معتاها المعجمي إلى إيحاءاتها المختزنة في موسوعتنا فنسحب منها ما نصرفه لقضاء تحليلنا(١٥٥٠).

د. التحليل التشاكلي درجة من درجات التحليل العام، فإذا سلمنا بان الإحالة والروابط مستويات مرئية في المقاربة فإن التشاكل مستوى أقل رؤية بل يكون غير مرئى حين يتعلق الأمر بتعدد التشاكل. إنه تحليل « يتجاوز مهمة إثبات انسجام الرسالة إلى الكشف عن بعض الثوابث الأنثريولوجية مثل ثنائية : الطبيعي/الثقافي، الحياة/ الموت، ...إلخ.(١٥٤١)

السؤال الذي يبدو طرحه وجيها في هذا السياق هو : هل تكتمل مقاصد التحليل حين يتوصل المحلل إل ضبط التشاكلات النصية وتعدد القيم داخلها؟(159)

154) د. مفتاح، التشابه والاختلاف : نحو منهاجية شمولية، المركز الثقافي العربي ببيروت 1996، ص132. 155) د. محمد مفتاح، التلقي والتأويل، المركز الثقافي العربي بيروت 1994، ص159.

156) نفس الرجع ص 162 .

157) د. محمد مفتاح، التشابه والاختلاف، ص 133-134.

158) نفس المرجع ص 137

359)مفهوم تعدّد القيم يدخل في إطار ما يسميه شميدت بإنتاج عملية الفهم القائمة على تعدد القراءات حيث x لا توجد التصوص لتفهم بل لتقدح العمليات الإدراكية . إن النصوص بالنسبة للنسق الإدراكي لا تتضمن المعني علي أساس الخصائص السيميائية للعناصر النصية، بل النسق الذي أصابته عملية الإدواك هو الذي ينسب المعنى إلى النص... ٤ (انظِر ، شميدت، ٥ من الفهم إلى الترجمة ٤ ، ترجمة احمد بوحسن. مراجعة محمد مفتاح ضمن كتاب الترجمة والتأويل منشورات كلية الآداب الرباط 1995 ص 161 ). وتجدر الإشارة إلى أن هذا المفهوم يندرج في إضر النظرية التفاعلية الجسالية التي تقضي 1 بترك الحرية للقارئ في تلقي النص وتاويله ضمن تراض مفترض ٢ ( انظر محمد مفتاح 1996، ص39).

يلمح هذا السؤال إلى نوع من المحدودية التي يتضمنها التحليل التشاكلي كما يؤكد على ذلك د. مفتاح في سياق الحديث عن شعرية الشابي، ذلك أنه لم يبين ما إذا كانت كل المفردات لأية لغة من اللغات تحتوي على نواة الثنائيتين المذكورتين (الطبيعي/الثقافي، الحياة/الممات)، ولم يقترح توسع البحث للكشف عن ثوابت انتربولوجية الكونية وشبه الكونية والمظاهر الخاصة بكل ثقافة بناء على البحث في حقول دلالية مختلفة (١٥٥١).

يقترح د. مفتاح لتجاوز عثرات المقاربة التشاكلية تطويرا للنظرية انطلاقا مما أسماه بالترابط الشامل القائم على عدة تشاكلات والذي بموجبه تكون اللغة كلها مترادفة.

8.6.2. الترادف

تعود خلفيات هذا المفهوم إلى استراتيجية الكشف بالنسق والابستمولوجية التشييدية والمقايسة والاستعارة، ومفاد ذلك أن التحليل النسقي يسمح بان ياخذ بعين الاعتبار مجموعة مهمة من العناصر ويستطيع أن يعتبرها مجتمعة ومنفصلة... كما أن دراسة كل العناصر ودراسة تعالقها ودراسة تنظيمها يجعل التعميمات محكمة وقابلة للتأكيد والنفى (۱۶۱).

هذا الاعتبار يجعل الانساق المحللة لا ينفصل بعضها عن بعض بل تتعالق وتترابط وتترابط وتترادف حين نحرك آلية المقايسة (فهم مجهول بمعلوم)، والاستعارة (الربط بين الأشياء المتناسبة والانتباه إلى ما تنافر منها)، وذلك انطلاقا من نموذج تشييدي شعاره: لاشيء معطى وإنما كل شيء مبني (162).

يلعب السياق والتفاعل ودور المتلقي في هذا الطرح دورا مركزيا مما يسمح بوضع الفرضية التالية المحددة لمعنى الترادف: مفردات اللغة مترادفة ومتداخلة لأنها تعبر عن نواة واحدة وهي: الحياة /الممات وما يصاحبها من سيولة وجنس وتدين وانتساب وتملك... وقد انغلقت النواة ومصاحباتها إلى نوى فرعية أخرى تراكمت عبر نظام القيم لكل ثقافة ومجتمع من المجتمعات (163).

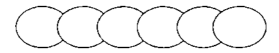
إن الذي يسوغ هذا التداخل وهذا الجمع هو مفهوم السلسلة فالموضوعات المذكورة « تتردد في أي خطاب لانها بنيات عميقة تتشكل في صورة مختلفة بحسب نوع الخطاب

160) د. محمد مفتاح. 1996 مرجع مذكور ص 37.

<sup>(16)</sup> د. محمد مفتاح، دمن أجل للق نسفي آ، ضمن كتاب، نظرية التلقي. إشكالات وتطبيقات، منشورات كلية الأداب الرباط 1993 ص 50.

<sup>162)</sup> نفس المرجع ص 45. 163) د. محمد مفتاح، الت**لقي والتأويل، 1994**: 162. انظر كذلك. د. مفتاح، التشابه والاختلاف، 1996: 138. حيث يقول: وإذا ما أخذنا بفترحات الظاهراتية التجريبانية فإن فرضية انسجام النص تصبح تحصيل حاصل، لان أي نص يدور حول تملك الثوابت، وهي هي، مهما اختلفت الثقافات والموضوعات، وتبعا لهذه فإن المفردات مترادفة ومتداخلة ترادفا وتداخلا شاملين».

وسياق الخطاب ونظام القيم كما أن المفرادات التي تعبر عنها ليست مترادفة كل الترادف وإنما هي عبارة عن سلسلة متصلة الحلقات تشترك وتختلف، تشترك في التعبير عن هذه الموضوعات وتختلف للتعبير عن موضوعات أخرى: (١٥٩)



إن الكلمات أو الموضوعات أو الاجناس التي يمكن أن تملا بها هذه السلسلة تكون نسقا هي عناصره المتعالقة المترابطة المتمايزة. وكل منها نسق فرعي وكل نسق فرعي ينحل إلى انساق صغرى «على أن النسق ليس مفتوحا إلى ما لا نهاية ولكنه مسيج بحدود من وضع المحلل المتفاعل مع محيطه والمعتمد على تجربته الثقافية وكفايته الفطرية والتحليلية »(165).

وحول هذا الكلام تفصيل مفاده مايلي :

مفهوم الترادف تجذير لمفهوم التشاكل فهو نتيجة لكليات التجربة التي ليست خاصة بزمان أو مكان والتي اقترحها الظاهراتيون التجربائيون الذين يعنون بها أن «معطيات العلم الطبيعية والفزيولوجية والانثروبوثقافية تمارس على حياة الإنسان إكراهات مما يجعل من غير المعقول ألا تترك أي آثار في اللغة »(166).

تضعنا هذه المقترحات التي تقود روح المقاربة الترادفية أمام مازق هو: هل نفهم بالترادف الشامل أن بين مفردات قصيدة ما تطابقا كليا أو بين مؤلفات أو خطابات أو متون متنوعة تطابقا تاما في البنية والطرح والاستدلال والتوجه والصياغة؟ ألا تصير فرضية انسجام النص تحصيل حاصل لأن أي نص بدور حول تلك الثوابت وهي هي مهما اختلفت الثقافات والموضوعات وتبعا لذلك فإن مفردات اللغة مترادفة متداخلة ترادفا وتداخلا شاملين بحيث يمكن تنويع مقولة الحياة / الممات، الطبيعي / الثقافي إلى: الحرب / السلم، السيولة / الصلابة، الشهوات / الزهادة، الانفعالات / اللاكتراث، التدين / الإلحاد، التملك / رفع الحيازة؟

تنتفي عن هذا الأمر سمة المازق إذا فهمنا الابعاد المرنة لهذه الاستراتيجية ففرضية تحصيل الحاصل تبقى نسبية لأن «الحاجات التحسينية والحاجية أغنى من الحاجات الضرورية وعليه فإنه لا يمكن المطابقة بين نص فلسفي ونص قانوني ونص بلاغي... فأصلها واحد ولكنها كائنات مختلفة شأن أجناس الحيوان وأجناس النبات ، (167) بينها اختلاف وبينها تداخل. وسواء تعلق الأمر بمفردات قصيدة ما أو جملها أو بالأشياء والمقولات والمذاهب فإن

<sup>164)</sup> د. محمد مفتاح 1994 : 165.

<sup>165)</sup> د. محمد مفتاح نفس المرجع ص 244

<sup>166)</sup> د. محمد مفتاح 1996 : 138.

<sup>167)</sup> د. مفتاح 1994 : 166 .

تنافر العناصر لا يجب أن يصرفنا عن انسجامها : إنها متنافرة بماقييس نظرية التماسك ولكنها متسقة منسجمة بماقييس نظرية الترادف. (<sup>68)</sup>

#### 9.6.2 تركيب

نخلص من كل ما سبق إلى أن المفردات أو النصوص أو المؤلفات الختلفة أو المقولات عناصر أو أجناس مستقلة في غير المقاربة النسقية وأما ضمنها فهي متداخلة البنى والوظائف، هذا التداخل يجعلها تكون سلسلة مترابطة الحلقات ولكنها ليست متطابقة وإنما بينها فروق وتمايزات تجعل كلا منها يتسم ببنية خاصة ويقوم بوظيفة معينة في وسط معين. فإذا كان أرسطو قد انطلق من المبدأ التالي: لا يمكن إدخال جنس أعلى في جنس أعلى آخر لانه لا يترتب تحت شيء ولا يحمل على شيء أصلا، أي أن الجوهر عالم مستقل بنفسه لا يؤثر في جوهر آخر ولا يتأثر به، وبالتالي فلا علاقة ممكنة مثلا بين البلاغة والأصول والكلام والشعر والتصوف، إنها أجناس عليا مستقلة نقية، فإن الابستمولوجية المعاصرة تدحض هذا الطرح. وعليه يصح إدخال جنس في جنس ومقولة في مقولة وتبعا لذلك يصح الانتقال بين الانظمة.

### 7.2 . الاستعارة والسياق التداولي

نختتم هذا الفصل بفقرة تخص الجانب التواصلي للاستعارة أو ما يمكن تسميته بالعلاقة بين القدرة الموسوعية وإدراك المتلقي للصيغ الاستعارية للقول. يندرج هذا الامر عموما في مقابل القصور الذي أبدته النظرية الارسطية فيما يخص مسألة التمثيل الاستعاري (شجرة فورفوريوس، هيمنة مفهوم القاموس) وكذلك بديلا لثغرات المنطق الصوري الذي رغم محاولته التحول إلى منطق للغات الطبيعية وإغناء منطق شروط الصدق باعترافه بمشروعية التعابير الاستعارية التي موضوعها العالم، فإنه ظل عاجزا عن تفسير ما يعنيه فهم استعارة ما، هذا الفهم الذي ينبغي أن يرتبط بسيرورات إدراكية وبطبيعة الوضع البيئي والثقافي للمتلقي لا فقط بشروط مطلقة للحقيقة تتحدد انطلاقا من عمليات للصورنة والاختزال.

الاستعارة نشاط تداولي أساسا، تلح في تركيبها على حضور متزامن للمتكلم والمخاطب ومقام الكلام حيث من خلال تفاعل وتحاج كل هذه الأطراف يكون المعنى ويتبلور الهدف وتتجلى تمثيلية الاستعارة Allegorisme وشموليتها في أسبقية متعددة للدلالات حسب اتجاه سيرورة التداول. وقد أشار العديد من الباحثين إلى أهمية هذا العنصر (عنصر التداول) في اشتغال الاستعارة ونموها.

168) يشير د. مفتاح إلى أنها نظرية متوخاة من دلالة الشاهد الامثل( أو الطراز).

لقد أشار بابروطي ودريفن إلى هذه المسالة في مقدمة كتابهما حين بينا أن البحث الاستعاري يساهم من الناحية اللسانية في تحطيم الخط التقسيمي الفاصل بيم الدلالة والتداول وأدخلا السياق والمساق كمقومين أساسين في الجملة الاستعارية وفي عملية التخاطب برمتها. هنا تعد الاستعارة أداة للفكر والتعامل بين المظاهر البنائية للسياق والتمثيل التصوري والمعرفة الموسوعية العامة (166).

### 1.7.2 نموذج تداولية الاستعارة عند أمبرطو إيكو

### 1.1.7.2 . مقبولية الاستعارة

أشار توماس سترويك في بحثه حول تداولية الاستعارة إلى قصور النظرية الدلالية وحدها وإلى أهمية السياق والاستعمال جاعلا استدلالات كرايس أكثر إجرائية في تفسير المعنى الاستعاري (<sup>(70)</sup>)، وهو الأمر الذي لم يغفله أمبرطو إيكو في مواضع متعددة من كتابه السيميوطيقا وفلسفة اللغة، فعند وقوفه على الوجه التداولي للاستعارة، يطرح مسالة مقبوليتها حيث لا يتعلق الأمر بحدودها الصدقية أي باستدلالات حقيقية يمكن استخراجها من ملفوظ استعاري، فالذي يبتدع استعارة يكذب بالمعنى الأدبي. إن مسالة المقبولية تتعلق أساسا بالمحددات الثقافية الاجتماعية المحكومة بالزمن والذهنية الذي تسمح بقبول استعارة ما ورفض أخرى، ثم هي محكومة بمحددات تداولية تخضع أساسا لقواعد التخاطب كما يحددها كرايس ويعرضها أمبرطو إيكو ليبين أن مقبولية الاستعارة تتمثل في احترامها لهذه يحددها كرايس في واقعيتها أو صدقها (170).

حسب القواعد التخاطبية عند كرايس يتمثل النشاط الاستعاري كالتالي: إنشاء استعارة يعتبر خرقا لمبدأ الكيف (ضرورة صدق المساهمة في الحوار) ولمبدأ الكم (ضرورة أن تكون المساهمة معلوماتية بقدر ما تستلزمه وضعية التبادل) ولمبدأ الطريقة (ضرورة الوضوح) ولمبدأ العلاقة (لا تتحدث دون أن تهدف إلى قول شيء ما). وبالتالي فمنشئ الاستعارة كاذب، فهو يتحدث بطريقة غامضة وخصوصا يتحدث عن شيء آخر بتقديمه لمعلومة فضفاضة. إذا تحدث متكلم خارقا كل هذه المبادئ بطريقة لا يمكن أن يحاسب فيها بالغباوة أو الرعونة فإننا نكون أمام وضع استلزامي حيث المتكلم بداهة يريد أن يعني شيئا آخر. يوضح هذا الطرح الحالات العديدة لرفض الاستعارة ولحسنات بلاغية أخرى. إن تعليق شخص غبي على قول «هذه الجعة إلاهية» بقوله «لا إنها منتوج بشري صناعي» يبدو مضخما في هذا السياق، (172) ومحيلا على عدة اعتبارات منها الموقف من التعبير الاستعاري وقصور مفهوم السياق، (172)

Paprote/driven, the ubiquity of metaphor, John Ben jamins publishing company, 1985, VIII (169 Storik, Th. The pragmatics of metaphor. Indiana university finguistics clubs, 1988 p 5. (170 أمبرطو إيكو 1988 مرجع مذكور ص 142). [171 أمبرطو إيكو 1988 من 192 .

الحقيقة والصدق وأيضا أوضاع خاصة بإيديولوجية الأدب(٢٦٥).

في إطار مسألة المقبولية هاته يمكن أن ندرج مسألة العلاقة بين الموسوعة وتلقي استعارية العبارة. إنه من الصعب أن نفسر بحدود الموسوعة كيف يتعرف ( د ) على أن عبارة مستعملة بالمعنى المجازي ( استعارة، كناية،مجاز مرسل) :

يمكن ل ( د ) أن يبلغ ذلك فقط إذا تلقى النص كفعل للإحالة ويقارنه بحالات أفعال أخرى. تتيح القواعد اللسانية أيضا ل ( د ) أن يكشف استعمال عبارة ما بالمعنى المجازي.

في جملة «السيارة تلتهم الطريق»، ليس من الضروري أن نبحث ما إذا كانت سيارة ما تاكل واقعيا الأسفلت. يكفي أن نكون لدينا قاعدة في (ل) تبرهن على أن «التهم» فعل منجز بواسطة ذات عضوية على ذات عضوية من أجل معرفة إذا لم يكن حقيقيا (إذا كانت (ل) على حق) أن سيارة تلتهم الطريق. إذا استثنينا إذن كذب المرسل، ينبغي علينا أن نشتبه في كون الأمر يتعلق باستعمال مجازي: وهنا تمنح أيضا خطاطات تناصية للاستعمالات الاستعارية المتقايسة وهي سيناريوهات بلاغية أسلوبية حقيقية. إن المدلول السياقي يذهب أبعد من المدلولات المعجمية، لكن ذلك لا يكون ممكنا إلا إذا قدمت الموسوعة سيناريوهات ومداليل معجمية على شكل تعليمات من أجل الاندراج السياقي (174)

يستطيع المتلقي وفق هذا الأساس أن يعد سلاسل من الاستدلالات القادرة على تنمية المدلول السياقي فيما وراء توقع موسوعي. لكن لكي تكون استثمارات المدلول هاته همكنة، ينبغي وجود بنية تخص (ل) تكون فيها المداليل السياقية قابلة للتحسين. ينبغي القول هنا أن نظرية للمدلول لا تتضمن إلا المعطيات المقدمة من طرف الموسوعة المشتركة، ولا يمكن أن تهتم بهذه التحيينات السياقية. مع ذلك يصير المدلول الجديد ممكنا بالفعل بواسطة التصاد مع ذلك الذي يكون مسجلا بالاتفاق. لهذا ينبغي على سيميوطيقا المدلول أن:

تنظر في إمكانيات هذه الظواهر غير المتوقعة.

ب. تؤسس إمكانيات تمثيل موسوعي اتفاقي يضعها في اعتباره.

يقدم أمبرطو إيكو عدة أمثلة أخرى لإضاءة مسألة الاندراج السياقي هاته في علاقتها بالموسوعة، نشير من جهتنا إلى أكثرها دلالة لننتهي إلى خلاصات قبل الانتقال إلى النموذج التواصلي عند Sperber و Wilson.

مشال 1 : استعارة «إنها قصب ٥ . في هذه الاستعارة يتم تطبيق تحويل للخصائص التي تكتسب بموجبها الفتاة مقوم (نباتي ) ويكتسب بموجبها القصب مقوم (بشري )و لكن

173) لنا عودة إلى تموذج كرايس والاعتراضات التي اقيمت حول تمدجته ونوسيع هذا النموذج في فقرة لاحقة. كماأن لنا عودة إلى مفهوم الحقيقة الاستعارية حين الحديث في سياق لاحق عن تمودج لايكوف وجونسون. 174) نفس المرجع ص: 77-77. هذا التحويل لا يقول شيئا عما يجري داخل تاويل وإنتاج هذا المجاز . المسألة هنا متعلقة بدهيا بعنصر المرونة.

هذا المثال محدود على مستوى التأويل لكنه يبين كيف أنه لا يمكن معالجة ثراء الاستغال الاستعاري إلا بتمثيل مقوماتي على شكل موسوعة ويكون هذا التمثيل لامتناه كمونيا وياخذ شكل نموذج Q أي شبكة من الخصائص التي تشكل الواحدة منها مؤولات للأخرى، من ثمة فإن التمثيل الموسوعي المؤسس على مبدأ التأويل اللامنتهي قادر على أن يفسر بحدود سيميائية خالصة مفهوم المماثلة بين الخصائص والتي تعني أنه داخل نسق محتوى معطى، تكون الخصائص مسماة بواسطة نفس المؤول سواء كان لفظيا أو غير لفظي الغظى (175).

#### 2.1.7.2. الاستعارة والكناية

تستخدم الاستعارة أيضا المخالفة فالكاس والدرع مثلا متشابهين فيما يخص الشكل ( الاستدارة، والتقعر ) ولكنهما متعارضين في الوظيفة ( السلم / الحرب ) .

من أجل فهم هذه الظواهر، ينبغي على التمثيل الموسوعي أن يتبنى حجم دلالة أحوال Semantique casuelle التي تأخذ بعين الاعتبار العامل الذات والموضوع الذي يمارس عليه العامل عمله والعامل المضاد والاداة المستعملة من طرف العامل والهدف أو المقصد من العمل إلخ.

يتضح المقصد من الأمر حين نلتفت إلى مسألة الكناية، فهي داخل المنظور الموسوعي استبدال وحدة دلالية بأحد مقوماتها وهي عند لايكوف وجونسون ذات وظيفة إحالية تخص استخدام كيان للإحالة على كيان آخر ضمن وضع نسقي تشترك فيه مع الاستعارة (<sup>176)</sup> وهو ما يراه د. محمد مفتاح حين يعتبر أن الاستعارة والكناية تشتركان في العنصر الجامع فإذا كان الطالب مؤشرا كنائيا على مجموع الطلبة وكان عنصر التعلم هو الجامع بين الطالبة والطالب فإن الشجاعة مثلا هي العنصر الجامع بين الرجل والاسد في جملة (رأيت أسدا).

هذا الاعتبار مسوغ إمكانية تطبيق دلالة الاحوال على الآليتين من خلال التمثيل الموسوعي رغم أن هذا النمط من التمثيل (عامل، موضوع، أداة) يثير مشاكل بالنسبة إلى الموصوفات Substantifs لانه يطبق عادة على الافعال. إلا أن هناك تمطا من التمثيل يسمح برؤية الموضوع المعبر عنه بواسطة الموصوف كنتيجة لعمل انتاجي يتضمن عاملا أو سببا، ومادة للمعالجة، وشكلا يفرض، ومقصدا أو هدفا يوجه إليه الموضوع. هكذا يمكن أن ياخذ تمثيل المعالجة، وشكلا يفرض، ومقصدا أو هدفا يوجه إليه الموضوع. هكذا يمكن أن ياخذ تمثيل

Lakoff.G/Johnson, Metaphors we live by, university of chicago press, 1980 P 45 (176

#### الموصوف (س) الحجم التالي :

س : مظهر، من ينتج، مم يتكون، فيم يفيد.

مثال/بيت/:سقف، الثقافة، الآجر،ماوي.

ويمكن أن ينظر إلى الموصوف من منظورات مختلفة فإذا اعتبرنا البيت من وجهة نظر وظائفه فإن خاصيته كماوى تصير تحليلية ويصير بالإمكان تسمية البيت ماوى والمأوى بيت، أما إذا وصف من جهة خصائصه الشكلية فيمكن أن نسمي البيت سقفا والسقف بيتا (۱۳۳۳). هذا التمييز الأخير (بيت /ماوى، بيت/سقف) يتطلب بعض التأملات نظرا لكون التحديدات التقليدية عدت الأول كنائيا والثاني مجازا مرسلا وهو الإشكال الذي سبق لامرطو إيكو أن أشار إليه ونبه إلى جذوره الاركيولوجية والخارج بلاغية.

خلاصة القول في العلاقة بين الاستعارة والكناية داخل هذا التصور إنه إذا كانت الموسوعة جد متسعة فلن يكون هناك فرق بين هذا النمط من الكناية والاستعارة. مثال: أبيض هو عنق الأوز وأبيض هو عنق المرأة، ووفق هذا التطابق نستبدل إوز بامرأة، لكن داخل تمثيل موسوعي جيد ينبغي أن يكون لدينا أيضا ضمن خصائص العنق الأنثوي خاصية كونه مثل الإوز بحيث إن الاستبدلال يكون من مقوم إلى وحدة دلالية. لهذا بالتحديد تصلح الاستعارة أي أنها كنايات تجهل نفسها ثم تصير كذلك يوما ما (878).

#### 3.1.7.2 الاستعارة والموسوعية والسنن

الحديث عن الاستعارة من خلال علاقتها بالتمثيل الموسوعي وبالكناية يفضي إلى استنتاج مجموعة أبعاد تخص قوتها ونجاحها وموتها ونشأتها من جديد. يقول أمبرطو إيكو:

«إن نجاح الاستعارة مرتبط بالحجم السوسيوثقافي لموسوعة الذوات المؤولة. داخل هذا المنظور فإننا لا ننتج استعارات إلا على أساس نسيج ثقافي ثري، أي عالم محتوى منظم سلفا في شبكات مؤولات هي التي تقرر (سيميائيا) مماثلة ومخالفة الخصائص. في نفس الوقت، إن وحدة عالم المحتوى هذا الذي يتمثل حجمه لا حسب تراتبية متصلبة بل حسب نمودجQ، يسحب من الإنتاج الاستعاري ومن تأويله فرصة إعادة البنينة في عقد جديدة من المماثلات والمخالفات ها المعتمل والمعتمل على المعتمل والمعتمل المعتملات والمخالفات المعتمل والمعتمل المعتمل المعتمل والمعتمل والمعتمل

ينتمي هذا الوضع إلى مجال السيرورة الدلائلية اللامنتهية لكنه مع ذلك لا ينفي إمكانية وجود مجازات أولى أي استعارات جديدة لم تسمع أبدا أو تحيا كما لو أنها لم تسمع. إن شروط ظهور هذه اللحظات التي ندعوها استعاريا عاشقة، متعددة :

<sup>177)</sup> أمبرطو إيكو 1988 : 175 .

<sup>178)</sup> نفس المرجع ص 177 .

<sup>179)</sup> نفس المرجع ص 187 .

أ. يوجد دائما سياق قادر على إعادة اقتراح مجاز اضطراري Catachrèse مسسن أو استعارة منطفئة باعتبارها جديدة. مالارميه مثلا كان يعرف أن هناك ألف طريقة أخرى ليقول : (وردة).

ب. توجد مميزات مباغتة، من جوهر سيميوطيقي إلى جوهر سيميوطيقي حيث إن ما كان استعارة منطفئة في الجوهر (س)، مثلا الانتقال من استعارة لفظية منطفئة إلى استعارة بصرية : لفظ /مرن / يمكن أن يصير استعارة مستحدثة حين تظهر المرونة كتمثيل بصري لموضوع مرن عوض أن تسمى لفظيا.

ج. السياق ذو الوظيفة الجمالية يضع دائما مجازاته باعتبارها أولية وبالتالي فهو يفرض رؤيتها بطريقة جديدة ويهيئ كمّا من الإحالات ضمن مختلف مستويات النص بحيث يسمح هذا بتأويل جديد للعبارة المستعملة والتي لا تشتغل أبدا وحدها بل تدخل في تفاعل مع مظهر جديد من النص.

د. إن المجاز الأكثر انطفاء يمكن أن يشتغل باعتباره جديدا بالنسبة لذات تطرق بكيفية بكر تعقيد السيرورة الدلائلية، فمن الممكن أن نتخيل شخصا لم يسبق له أن سمع بمقارنة فتاة بوردة ويجهل كل شيء عن التماسسات التناصية ويتفاعل بالتالي مع أكثر الاستعارات انطفاء مكتشفا فيها للمرة الأولى العلاقات بين امرأة ووردة. أوضاع مثل هذه توجد في ترجمات الاستعارات من لفة إلى أخرى.

ه. هناك حالات متميزة ترى فيها الذات لاول مرة الوردة وتلاحظ طراواتها وتويجاتها مرصعة بالندى. إلى هذا الحد لا تكون الوردة بالنسبة إلى هذه الذات إلا لفظا أو شيئا يلمع من بعيد وراء واجهة بائع ورد. في هذه الحالات تعيد الذات بناء وحدتها الدلالية الخاصة بإغنائها بخصائص ليست كلها محررة لفظيا أو قابلة للتحرير لفظيا، بعضها قابل للتأويل أو مؤول بواسطة تجارب أخرى بصرية أو لمسية. داخل هذه السيرورة تتبارى عدة ظواهر تراسلية synesthésiques في تأسيس شبكات علاقات سيميوطيقية. مثلا: رجل ياكل العسل في لحظة متميزة ثم يبتهج ويقرر رغم الاختلاف تشابه هذا الابتهاج بما عاشه خلال بحربة جنسية. هذا الرجل ابتدع للمرة الأولى عبارة منطفئة (عسل) لتسمية الشخص الذي يحب . هذه الاستعارات التي يعاد ابتداعها تنشأ عن نفس السبب الذي يجعلنا نظهر للطبيب غراضنا بطريقة غير مفصحة (بطني يلتهب. أحس بوخز في ذراعي) """.

التركيب الذي يخلص إليه أمبرطو إيكو في حديثه عن الاستعارة هو ضرورة ربط فهمها بمعرفة السنن « ذلك أن الاستعارة هي الأداة التي تسمح بفهم أفضل للسنن ( أو الموسوعة ) وهنا نمط المعرفة الذي تحتفظ به ». تعود خلفية هذا الاستنتاج إلى التعالق الجوهري 180) نفس المرجع ص 189.

القائم بين السنن والموسوعة، فإذا كان السنن نسقا من القواعد التي تسمح بنقل رسالة معطاة بواسطة سلسلة من الاستبدالات التي عبرها يكون المتلقى العارف بقاعدة الاستبدال قادرا على الحصول من جديد على الرسالة الاصلية(١١٤١)، فإن رؤية حياة الثقافة كنسيج من السنن يعني البحث عن قواعد من أجل نشاط السيرورة الدلائلية فإذا كانت هناك قاعدة فإن هناك مؤسسة ومجتمع وإذن هناك ميكانيزم بنائي وتفكيكي.

إن الحديث عن السنن يعني رؤية الثقافة باعتبارها نتيجة تفاعل مقنن أي رؤية الفن واللغة والاشياء الاصطناعية وحتى الإدراك باعتبارها ظواهر تفاعل جماعي محكوم بقوانين قابلة للإظهار. إن حياة النصوص محكومة بقوانين تناصية يعمل فيها كل مقول سلفا كقاعدة ممكنة. هذا المقول سلفا يؤسس خزان الموسوعة(IR2).

### 2.7.2. غوذج المشابهة والتواصل عند سبيربو وويلسون

يؤشر طرح المؤلفين بشكل قوي على أهمية السياق التداولي في إطار فهم جديد للإستعارة ضمن مبدأ الوجاهة بحيث إن أهمية الاستعارة تعود إلى درجة الترابط بين المشابهة ومقبولية التعبير الاستعاري أي أن المتكلم لا يهمل وضعية القارئ والمستمع أثناء إنتاج المتوالية اللفظية. والقارئ ينطلق من مبدأ وعي المتكلم بضرورة التعاون والوجاهة، أما في حالة النصوص التي تربك هذا التعاقد فإن مستوى آخر من التلقى يتدخل وبموجبه يرتفع القارئ درجة في ممارسة العملية التأويلية تبعا لتعاقد جديد يكون مؤشرا عليه بواسطة الإشارة إلى جنس الخطاب أو نوعه أو مقاصده.

الفكرة الأساسية التي تقوم عليها الدراسة تخص مسالة التاويل والمشابهة فخلافا للرأي العام الذي يعتقد أن قدرة الدلائل اللسانية في تمثيل الأشياء ينظر إليها باعتبارها اتفاقية أساسا، يرى المؤلفان أن تأويل كل قول بدون استثناء، يستكشف علاقة مشابهة، مشابهة بين القول وفكر ما. الاستعارة لا تعمل إلا على استكشاف بطريقة مبدعة لعلاقة المشابهة هاته الحاضرة في تأويل كل قول(183).

ينطلق هذا التصور إذن من الدفع بموقف واضح من مسألة المعنى الحرفي مؤكدا على دور المشابهة في التواصل مع اقتراح مفهوم الوجاهة لحل بعض إشكالاتها وصولا إلى الاستعارة وتبنى وجهتها التداولية.

#### 1.2.7.2. ضد الحرفية

تقضى قاعدة الحرفية بأن الفضية التي يعبر عنها المتكلم ينبغي أن تكون مطابقة للفكرة التي يريد إبلاغها، بينما يرى المؤلفان أن القضبة المعبر عنها من طرف المتكلم ينبغي

<sup>181)</sup> نفس المرجع ص 249 . 182) نفس المرجع ص 272 .

Syperber/wilson, «Ressemblance et communication»inn Introduction aux sciences cognitives, Folio-essais (183 1992, P219

فقط أن تشابه الفكرة التي يود إبلاغها.

منظور الحرفية كما نجده عند كرايس وفي البلاغة الكلاسيكية عموما يعتبر الاستعارات والسخرية مثلا انزياحات عن القاعدة أو عن معيار الحرفية، وهذا الاعتبار يضع من المشاكل أكثر مما يحل خصوصا أن هناك أنماطا أخرى عديدة من الاستثناءات مثل التخييل والحكايات الخارقة والتاملات والتقريبات. إن الانزياح عن مبدأ الصدق في المنظور الكلاسيكي يفترض أن مبدأ الصدق أو مبدأ التعاون يلاحظ في مستوى آخر ويسعى إلى اكتشاف محتوى مضمر أراد المتكلم تمريره (184).

ولنقم على ذلك أمثلة من الاستعارة والسخرية :

أ. وهذا الكتاب صاقل للدماغ». تقضي الحرفية أن الكتاب المقصود قادر على تنظيف سطح الدماغ من بعض الشوائب، لكن افتراض الاستعارة انطلاقا من مبدأ الانزياح يقضي أن المتكلم بما أنه لم يكن يريد إعارة الكتاب خصائص لا تنتمي إلا لمواد كيماوية، فإنه أراد إضمار فكرة نسبية (انطلاقا من علاقة مشابهة) لتلك التي تم التعبير عنها حرفيا وبدون شك هي فكرة كون الكتاب ينظف أو يجرد فكر القراء من الافكار العائقة به.

ب. و تشرب زينب دواء مرا و تعلق بإيماءة : إنه لذيذ ، فلو تم احترام قاعدة الحرفية فإن زينب تريد فعلا الفول إن الدواء لذيذ، لكن الأمر يتعلق بسخرية حيث إن المستمع يفترض أنها لا تقصد بالضبط أن الدواء لذيذ وأنها تضمر فكرة نسبية هي كونه رديء المذاق (انطلاقا من علاقة تناقض antonymie). (عادما العلاقا من علاقة تناقض antonymie).

إن تحليلا من هذا القبيل كما يرى سبيربر ويلسون سواء في المنظور الكلاسبكي أو في محودج كرايس، يستدعي نمطا لعلم النفس التشاركي associationiste، فترابط الافكار متصور باعتباره موجها بواسطة علاقات المجاورة والتضمن والمشابهة والتناقض، لكن هذا التشارك لا يحمل محمل الجدحين يتعلق الامر بوصف سيرورات معرفية أخرى، بحيث عند تحليل المجاز يحمل متمل المخذ به كتفسير ممكن للطريقة التي يمكن أن يعيد بها المستمع تأسيس تأويل مقصود من طرف المتكلم.

إن التحليل الكلاسيكي أو الكرايسي للاستعارة والسخرية يستدعي نمطا آخر من الاعتراضات ، فإذا كان الناقد الادبي يهدف إلى إبلاغ فكرة حول الكتاب المقصود قادر على تجريد ذهن الفراء من بعض الافكار العالقة به، فلماذا لا يعبر عن ذلك مباشرة؟ وإذا كانت زينب تود القول إن الدواء الذي شربته مر المذاق، فلماذا لم تعبر عن ذلك مباشرة؟ لأن التعبير الاستعاري أو الساخر . حسب سبيربر / ويلسون يعبر عن شيء ما أكثر، شيء لا تنجح

<sup>184)</sup> نفس المرجع ص 220 .

<sup>185)</sup> نفس المرجع ص 222.

الصياغة الحرفية في التعبير عنه. يترك التحليل الكلاسيكي هذه البديهية جانبا: إن مجازا ناجحا لا يمكن أن يشرح paraphraser بواسطة عبارة حرفية دون خسارة. هكذا فإن زينب بوصفها للدواء باعتباره لذيذا، تستخرج من السخرية آثارا متميزة، مثلا إنها تهيمن على إحساسها بالمرارة أو أن الإيحاء بأنه كريه لا يبدو متضمنا.

داخل هذا التصور الذي يطرحه المؤلفان، لا يعتبر أي واحدة من الحالات المذكورة استثناء لقاعدة التواصل كيفما كان.

### 2.2.7.2. دور المشابهة في التواصل

يؤكد المؤلفان أن دور المشابهة في التواصل نادرا ما يؤخذ بعين الاعتبار. مع ذلك يبدو هذا الدور جليا داخل التواصل غير اللفظي. مثلا: لكي أرشدك إلى الطريق الموصلة إلى بيتي أرسم خطاطة توضيحية، وأطلب منك أن تشرب من خلال قيامي بحركة الشرب، وأبعث لك صورة لحديقتي. في كل هذه الحالات أعرض عليك تمثيلا يشبه الشيء الذي الفت انتباهك إليه، الطريق وفعل الشرب وحديقتي.

أمام صورة تفاحة أو صورة غليون أقرأ تباعا: هذه ليست تفاحة وهذا ليس غليونا، بادئ ذي بدء أقع في حيرة أمام الصورة والجملة، لكني سأدرك مغزى التعليق حين أعلم أن الأمر يتعلق بمشابهة في خطاب غير لفظي ثم بموجبه تقطيع الواقع تصوريا فالصورة التي أمامي ليست حقيقية، إنها تصور أو مفهوم ذهني أدركت ذاكرتي فحواه عبر البصر لكن فمي لا يستطيع تناول الفاكهة أو تدخين الغليون(١١٥).

يمكن لأي شيء أن يستعمل لتمثيل شيء آخر يشبهه أي يقتسم معه خصائص بارزة، ويمكن أيضا لقول أن يستعمل لتمثيل شيء يشبهه بواسطة الشكل وفي غالب الاحيان يتعلق الأمر بقول آخر (187).

إن قولا ما يمكن أن يمثل قولا آخر لأنه يقتسم معه خصائص منطقية ودلالية وهي خصائص مميزة لكل محتوى. لكن الأقوال ليست وحدها الموضوعات الحاملة لمثل هذه الخصائص، فالافكار هي الأخرى لها محتوى وحاملة لخصائص منطقية ودلالية حيث يمكن أن نستعمل قولا من أجل تمثيل فكرة يشبهها عن طريق محتواه (188).

مع ذلك تبقى هناك بعض المشاكل التي تطرحها مسألة المشابهة ،نختصرها في ثلاثة أسئلة :

#### . أين تكمن المشابهة بين القول والفكر؟

Philip Comar, La prespective en jeu, Les dessous de l'image, Gallimand 1992 P 78. (186 Dubois, D. «Representation Categorielle, Prototype et typicalité», Courrier du CNRS № 79 1992 P 68 (187 مرجع مذكور ص 225. (187 مرجع مذكور على 1922) الفيس المرجع ص 226. (188 كانفس المرجع ص 226).

- ـ كيف يتعرف المستمع على درجة المشابهة المرغوب فيها؟
  - . كيف يمكنه أن يحدد منبع الفكرة المماثلة؟

يقترح المؤلفان حلولا لهذه المشاكل انطلاقا من مفهوم الوجاهة La Pertinence.

#### 3.2.7.2. الوجاهة وحل المشاكل الخاصة بقضايا المشابهة

حاولت العديد من النظريات تقديم مجموعات قواعد لتفسير كيف يمكن حل مشاكل تأويل قول ما وفق شكله اللساني سياقيا والتي تخص: التباسية الدلالة اللسانية، والتحديد الجزئي لتأويل البنية اللسانية لقول ما وعدم دقة مراجع التعابير الحالية لبنية لسانية وعدم وضوح المضمرات على المستوى اللساني. هنا يقترح المؤلفان كفاية مبدأ الوجاهة.

### ماهي الوجاهة؟

«إن معالجة المعلومة من طرف الكائنات البشرية تتطلب منهم مجهودا ذهنيا معينا وتحدث فيهم أثرا معرفيا معيناً؟ المجهود المطلوب هو مجهود انتباه وذاكرة واستدلال. أما الأثر المحدث فإنه يكمن في تعديل اعتقادات جديدة أو حذف اعتقادات سابقة أو فقط إضعاف أو تقوية اعتقادات سابقة ه (١٩٥٠). يمكن انطلاقا من هذا التعريف تخصيص مفهوم مقارن للوجاهة انطلاقا من مفاهيم الأثر والمجهود بالشكل التالى :

أ. كلما كبر الأثر المعرفي المنتج بواسطة معالجة معلومة معطاة .كلما كبرت وجاهة هذه المعلومة بالنسبة للفرد الذي عالجها .

ب . كلما كبر المجهود المستلزم بواسطة معالجة معلومة معطاة، كلما تقلصت وجاهة
 هذه المعلومة بالنسبة للفرد الذي عالجها .

إن الكائنات البشرية تسعى آليا في كل نشاط معرفي إلى تحصيل أكبر وجاهة ممكنة أي الأثر المعرفي الأكبر مقابل أقل مجهود في المعالجة، فعلى مستوى الأثر، من مصلحة المستمع أن يقدم المتكلم المعلومة الأكثر وجاهة مع أن له الصلاحية في أن يختار الاحتفاظ بها لنفسه. أما على مستوى المجهود فإن نفس المعلومة يمكن غالبا أن تنتقل بطرائق مختلفة، كلها مقبولة من طرف المتكلم ، لكنها تتطلب من جهة المستمع درجات مختلفة من المجهود. هنا يريد المتكلم أن يفترض المستمع أن الصباغة المختارة هي تلك التي تتطلب أقل مجهود من بين تلك التي تكون مقبولة عند المتكلم. بعبارة أخرى إن ضمانة الوجاهة لها مظهران : ضمانة الأثر الكافي من جهة وضمانة المجهود الضعيف من جهة أخرى وهنا يمكن إعادة صياغة مفهوم الوجاهة على الشكل الآتي : كل قول ينقل للمتلقى افتراض وجاهته الفضلي (١٩٥٠).

يكفي مبدأ الوجاهة إذن لتفسير كيف أز البنية اللسانية لقول ما والمعارف السابقة

<sup>189)</sup> نقس الرجع ص 229 .

<sup>190)</sup> نفس المرجع ص 230.

للمستمع تتفاعل وتحدد الفهم اللفظي. إن مسعى المتكلم هو أن يتأكد أن التأويل الذي يأمله منسجم مع مبدأ الوجاهة، بدون ذلك فإنه يخاطر بالا يكون خطابه مفهوما. أما مسعى المستمع فهو أن يجد التأويل المنسجم مع مبدأ الوجاهة، بدون ذلك فإنه يخاطر بفهم سيء للقول أو عدم فهمه إطلاقا.

في كتاب الوجاهة يبين المؤلفان كيف أن مبدأ الانسجام مع مبدأ الوجاهة يحدد كل مظاهر تأويل الاقوال.

تبقى هناك مسالة أخيرة تمت الإشارة إليها عند المؤلفين وهي أن التاويل الأول المنسجم مع مبدأ الوجاهة. فإذا كان المتكلم المنسجم مع مبدأ الوجاهة. فإذا كان المتكلم يريد تمرير تاويل آخر ينبغي عليه أن يجد وسيلة ليوفر على المستمع مجهود البناء والفحص ثم ترك التاويل الأول وإلا لكان القول يتطلب مجهودا أكثر من اللازم وغير ضروري وبالتالي غير منسجم مع مبدأ الوجاهة.

تستدعي هذه الإشارة الأخيرة بعض الملاحظات العامة والتي تنسحب على كلية ما جاء في هذا الطرح: إن الوجاهة مبدأ تعاوني أساسي ضمن النظرية التداولية وهو أيضا مبدأ يعي معيار الاقتصاد ومعيار الفائدة (اقتصاد في الجهد وفائدة في تحصيل النتيجة). وهو أيضا مبدأ انسجامي يراعي شروط التكلم ومقتضيات الأحوال وهو مبدأ تأويلي يعي استلزامات الخطاب ومضمراته ومقصديات المتكلم ودور المستمع. إلا أن المعيار الأخير يبدو لنا معيارا محدود الاستثمار، وضعي التوجه إذ أنه لا يراعي ضمن بنية النداول اللفظي مسالة ميوعة اللغة وبنيتها المتعددة الدلالة وذلك رغم وعي واضعيه بقصور قاعدة الحرفية وأهمية الخطاب الاستعاري وغيره. ربما يعود ذلك إلى التصور الذي يصدر عنه المؤلفان ضمن فلسفة الخطاب الاستعاري وغيره. ربما يعود ذلك إلى التصورية ودور المحبط في توسع البنية الدلالية للقول، ربما دون أن يعي المتكلم ذلك.

رغم هذا التحفظ الذي نسجله هنا فإن حديث المؤلفين في الجزء الأخير من بحثهما حول الاستعارة ومسألة التواصل يستشرف آفاقا مضادة للتصور الكلاسيكي.

#### 4.2.7.2 الاستعارة

إذا كان دور المشابهة في التواصل مهملا عموما، فإنه مشهور في الحالة العامة للاستعارة. فحسب الوصف الشائع فإن كل استعارة استثمار لمشابهة المعنى بين العنصر الحقيقي والعنصر المجازي، أو على الأفضل بين الأشياء المصرح بها بواسطة هذه العناصر، وهي مشابهة تسمح باستعمال العنصر المجازي مكان العنصر الحقيقي.

يرى سبيبر وويلسون أن هذا النجاح القديم في وصف الاستعارة يبدو غريبا بالنسبة

إلى الذي يتصور اليوم وصف التواصل اللفظي باعتباره ناتجا عن العلوم المعرفية. ذلك أنه إذا أخذنا بجدية فكرة كون المشابهة في المعاني أو في التصاريح هي التي تؤسس الاستعارة ، فإننا نتوقع أن يكون هناك ترابط إيجابي بين درجة هذه المشابهة ومقبولية الاستعارة. والحال إنه ليس في الأمر شيء من هذا ، فإذا أردت الحديث استعاريا عن (نمر) فلا تقل (هذا أسد)، لأن المشابهة الواسعة بين النوعين تربك الاستعارة عوض أن تسهلها. بالأحرى قل: (هذا محارب مقدام). وإذا أردت الحديث استعاريا عن محارب مقدام فلا تقل (هذا شرطي خبير)، فالمشابهة هنا أيضًا واسعة، قل بالاحرى (هذا نمر) (هذا عن المنابهة هنا أيضًا واسعة، قل بالاحرى (هذا نمر) (هذا عن المنابقة هنا أيضًا واسعة على الاحرى (هذا نمر) (هذا نمر) (هذا عن محارب مقدام فلا تقل (هذا شرطي خبير) والمنابقة هنا أيضًا واسعة والمنابقة والمنابقة هنا أيضًا واسعة والمنابقة هنا أيضًا واسعة والمنابقة والمنابقة هنا أيضًا واسعة والمنابقة هنا أيضًا واسعة والمنابقة والمناب

حين ينطق المتكلم عبارة (هذا الكتاب صاقل للدماغ)، ماهي المشابهات الموجودة بين الكتاب والمنتوج الكيماوي؟ إن المشابهات التي تاتي إلى الذهن تنتج عن التأويل الاستعاري ولا تستطيع أن تؤسسه. هذه المشابهات تبقى صعبة التصور بشكل غير استعاري: من المؤكد أن الكتاب والصاقل يهدمان معا الزوائد السطحية، لكن هذا الوصف لخاصية مشتركة لا يستقيم حرفيا إلا بالنسبة للمنتوج الكيمياوي.

كل نظرية للاستعارة إذن ينبغي أن تكون ملائمة لمسألة كون الطابع الضعيف والقابل للتصور بصعوبة للمشابهة ،بعيدا عن أن يكون عائقا لتأسيس رابط استعاري، يبدو على العكس مشجعا له. أما التصور الكلاسيكي فإنه يفشل كليا في هذا الاتجاه.

في هذا السياق الذي يؤثر على قصور النموذج الكلاسيكي في إدراك ثراء وتعقيد البنية الاستعارية يقترح المؤلفان تصورهما البديل حيث وعوض الانطلاق من مشابهة خاصة بالاستعارة الواحدة بين المعاني، نقترح تفسير التاويل الاستعاري لبعض الأقوال بواسطة الهيأة المخاصة التي يمكن أن تاخذها سيرورة مشتغلة في تاويل كل قول: سيرورة انتقاء استلزامات متفرعة عن القضية والفكرة المراد إبلاغها. فحين تكون المجموعة المتفرعة الماخوذ بها ممتدة على مجموع استلزامات القضية المعبر عنها، فإننا نكون أمام حالة خاصة للتأويل الحرفي، وبالعكس كلما كانت المجموعة المتفرعة الماخوذ بها ضيقة نسبيا، كلما كان التأويل مدركا باعتباره استعاريا.

يستحضر المؤلفان هنا مفهوم الوجاهة فهو « لا يسند أي تمييز للتعبير الحرفي ولا يستلزم بأي حال أن مشابهة ضعيفة بين الفكرة والتعبير هي أقل مقبولية من مشابهة قوية. لا تهم درجة المشابهة. تهم فقط السهولة التي بواسطتها يمكن إعادة تأسيس المشابهة الوجيهة.

فحين يتم التعرف على مشابهة بفضل السياق الخاص الذي استحضرت فيه، فإننا نحصل أثرا ولذة خاصين. إننا لا نكتفي بإدراك المشابهة، بل نكتشفها أو نبنيها. هذا الجهود

191) نفس المرجع من 236 .

الإضافي للاكتشاف أو للبناء يدرج أثرا إضافيا ذا نظام آخر: إنه يبلغ شيئا آخر عن التواصل ذاته. إن استعارة مبدعة وناجحة تظهر وغالبا تبلغ فضلا عن محتواها الخالص وجود تشارك للفكرة بين المتخاطيين الا<sup>(92)</sup>.

على هذا الاساس الذي ينظر من خلاله المؤلفان إلى مسالة المشابهة والتواصل، فإن الاستعارات ترنكز بالضرورة على ميكانيزمات بسيكولوجية فهي لا تؤسس انزياحا بالنسبة إلى معيار أو خرقا لقاعدة أو لمبدأ تواصل . إنها ببساطة استثمارات إبداعية وإلهامية لمظهر أساسي لكل تواصل لفظي حيث إن كل قول يشبه فكرة المتكلم بدرجة متفاوتة محددة داخل كل حالة بواسطة اعتبارات الوجاهة .

إن الأطروحة المركزية التي قدمها المؤلفان تخص كون المستمعين يتناولون عموما الاقوال دون فكرة متصورة سلفا فيما يخص طابعها الحرفي التقريبي أو الاستعاري. إنهم يستبقون فقط مشابهة للمحتوى بين القضية المعبر عنها بواسطة القول والفكرة التي يود المتكلم إبلاغها. هذا الاستباق نفسه مشتق عن استباق أكثر أهمية هو استباق مبدأ الوجاهة، ذلك أن كل فعل تواصلي يشجع استباق الوجاهة. هذا المبدأ يكفي لتفسير كيف يمكن لمعلومة سياقية أن تتفاعل مع قول شبه محدد لسانيا خصوصا فيما يتعلق بدرجة حرفيته أو تقريبيته أو استعاريته.

وخلاصة القول، إن أهمية طرح سبيربر وويلسون لمفهوم الاستعارة يتمثل في إدراجها ضمن نسق تداولي تواصلي تتحدد فيه قيمتها انطلاقا من الترابط بين درجة المشابهة ومقبولية الاستعارة. هذا الطرح مضاد بداهة للتصور الكلاسيكي الذي ينظر إليها كفعل انزياح عن قاعدة أو خرق لمبدأ تواصل، هذا التصور يفشل في تأسيس الرابط الاستعاري حين تكون درجة المشابهة ضعيفة بين العناصر أو تكون قابلية إدراكها صعبة ومحتاجة لجهد تاويلي إضافي.

#### 8.2. تركيب

يتبين مما تقدم أن مفاهيم الموسوعة والسياق والتشاكل والترادف والتفاعل تساهم في معالجة الاستعارة الشعرية ضمن تصور نصي شمولي يراعي نمو النص وتعقد بناء المعنى داخله.

رغم ذلك فإن هذه التصورات المعاصرة لا تستطيع التخلص تماما من الإطار الارسطي المتعلق بالتحليل المفردي والمعاني الاولية وذلك نظرا للثوابت التي تصمد أمام تطور المعرفة وتغييرها. مع ذلك فإن ما يهم في التحليلات المعاصرة هو الجانب النسقي من جهة ثم اندراجها ضمن مناخ فكري جديد تتعالق فيه مجموعة من العلوم والمعارف التي تقارب

192) نقس المرجع ص 238 .

الاستعارة من منظور يراعي أنها مؤسسة لنسيج النص وأنها شكله الأرقى وكون النص انعكاسا لعالم الافكار والصور وتحويلا لهذا العالم داخل تشكله وهنا جدة الاستعارة وابتداعيتها.

داخل هذا المنظور سنحلل الاستمارة الشعرية من خلال تشكلها وتعالقها ونموها ونسقيتها في القصيدة أولاتم في العمل الشعري ثانيا، وهو ما سيكون موضوع حديثنا في الباب الثاني.

## الباب الثاني

# الاستـعـارة وبناء النص من القصيدة إلى العمل الشعري

يمكنكم تحميل المزيد من الكتب الرائعة والحصرية بحجم خفيف جدا على مكتبة جديد بدف https://jadidpdf.com

### الفصل الثالث

### التعالق الاستعاري: نموذج القصيدة

الشعر ضوء متحرك، متموج، ولوع بالمستحيل محمد بنيس الشعر مستودع أمرار كبرى

إنني أرى الشعر في كل شيء فبالرغم من كل المبتكرات العلمية والتكنولوجية التي يذهب إليها المجتمع الإنساني، يظل الشعر موجودا مثل هواء الحياة. قاسم حداد ليس بهذا الشكل ولا بشكل آخر

ندرس في هذا الفصل قصيدتين شعريتين، الأولى هي قصيدة: ومستحيل؛ لحمد بنيس والثانية قصيدة: وشعراء؛ لقاسم حداد، ونهدف من خلال هذه الدراسة أن نحلل مستويات حضور الاستعارة في النص الشعري، ودرجات انتشارها داخله، وشمولية بنائها للمعنى داخل القصيدة.

يسمع تحليل الاستعارة النصية بالإحاطة بنظام تشكل المعنى في النص الشعري ويمكننا بذلك من استنتاج الفرق العميق والحاسم بين الاستعارة في الجملة معزولة عن السياق، وبين الاستعارة التي تحيا بتعدد سياقات القول داخل القصيدة الواحدة.

إن هذا الصنيع انتقال واع من المستوى المفردي والجملي لتحليل الاستعارة إلى المستوى المركبي الخطابي، والذي تكون الاستعارة بموجبه بؤرة اشتغال الخطاب ومركز حياة النص ومحقق انسجامه الداخلي. إنها كما سبقت لنا الإشارة في مدخل العمل، الشكل الارقى للخطاب الذي تمثله القصيدة.

ويمثل التعالق الاستعاري لحمة ترابط القصيدة من خلال نمو وتشعب التعابير الاستعارية المتفرعة عن النواة. وبهذا ينتفي اللامعنى الذي قد يلحظه القارئ غير المتمرس بمتاهات النص الشعري ويتاسس الانسجام الضامن لدلالية القصيدة ورمزيتها وقابليتها للتاويل وتعدد التاويل.

إن تركيزنا على هذا الجانب الدلالي في بناء القصيدة وكذا على الجانب التداولي المرتبط بوضعية التلقي وتنوع مستويات فهم وتاويل الاستعارة من قبل القارئ، هو الذي منعنا من الالتفات إلى الجانب الأساسي في تشكل القصيدة الصوتي ألا وهو الإيقاع. وقد ارتاينا بقرار منهجي ألا نقف عند هذا المستوى من البناء النصي الذي يتطلب سياقا نظريا وتحليليا مختلفا عن مجال الدلالة الذي تحتكره نظرية الاستعارة وحقلها البلاغي المفاهيسي.

## 1.3. استعارة الممكن والمستحيل : قصيدة ومستحيل المحمد بنيس 1.1.3. الاستعارة وبنية القصيدة

قصيدة مستحيل لمحمد بنيس منشورة ضمن ديوان هبة الفراغ. (أ) وهي أول قصيدة من الديوان، تتفق مع باقي القصائد في الحجم القصير وفي نوعية اختيار العنوان المكون من لفظ واحد ممتلئ بالاحتمالات الدلالية، التي تؤكدها أو تنفيها طبيعة اشتغال النص وتعالق السياقات داخله، وتختلف في كونها الوحيدة المصحوبة بإهداء إلى اسمين يعدان من أبرز شعراء الحداثة في المغرب غيبهما الموت قبيل صدور الديوان، فعبد الله راجع توفي في يونيو

إ) محمد بنيس، هية الفراغ، شعر، دار توبقال للنشر 1992. (انظر نص القصيدة في ملحق هذه الدراسة).

1990، ومحمد الخمار الكنوني في مارس 1991 ولهذا الاختيار في الإهداء دلالة بالغة اعتبارا لكون الزيادة في الشكل زيادة في المحتوى كما تقول نظرية الجشطالت (2) واعتبارا للتعالق السياقي بين الإهداء وبلاغة النص كما سيلي الذكر.

إن قراءة أولية للقصيدة تكشف عن نسق منظم من التباينات والتعارضات والمفارقات بنيت القصيدة على أساسها بحيث أن فك التباسها لا ياتي إلا عبر التاويل الاستعاري. تساسس هذه التباينات في الثنائيات التالية. الاستحالة/الإمكان، الارض/السماء، النار/الماء، الضوء/العتمة، الصمت/الكلام، الموت/الحياة.

#### 1.1.1.3 . العنوان والإهداء

يرتكز على كلمة مفردة واحدة تستدعي عدة معان سواء من حيث وضعها في معجم اللغة أو من حيث السياق الشعري الذي أدرجها الشاعر داخله. نقرأ في لسان العرب «استحال» تحول من حال إلى أخرى، و«استحال استحالة» صار مُحالا والمحال غير الممكن، والمستحيل من الكلام الحال والمستحيل الباطل من الكلام.

رغم أن هذه المعاني تعد مقومات ملاصقة محايثة لكلمة «مستحيل»، اقتطع منها الشاعر ما يلاثم مقاصده أو جعلها مجتمعة للدلالة على كل ما يحيل إليه اللسان فإن هناك من المقومات السياقية ما يضيف إلى هذه المعاني عمق ما تسعى القصيدة إلى إخفائه في اللفظ الظاهر وإبرازه في المعنى الباطن، وهو العلاقة بين المستحيل والموت والتي نلاحظها في المقطع الاخير:

ليثبت مستحيل من شقسو ق الموت

تقدم القصيدة قرائن تؤكد هذه الفرضية؛ أولها: الإهداء الموجه لشاعرين ميتين، إلا أن هذا الموت الجسدي يخفي بداخله حياة شعرية لا يمكن أن تتوقف، وهو الشيء الذي توحي به عبارة: ويثبت مستحيل من شقو (ق الموت) ،، أي أن الحياة المستحيلة بعد الموت تجعل حياة أخرى ممكنة تقهر الموت وهي حياة الكلمة. ويظهر هذا من الاستعارة التي تكونها عبارة: «للموت شقوق» التي تجعل (الموت) كبنية مجردة تقترن بلفظ شقوق كبنية ملموسة عبر البصر واللمس. وهذا يعني أن ضوءاً يخرج من فتحات الموت تعبر عنه لفظة «شقوق» الدالة على مساحة بصرية بين وضعين أو مكانين.

Paul Guillaume, la psychologie de la forme, Flammarion 1979. (2

إن معنى والمستحيل؛ في القصيدة لا يستقيم مع المعنى الذي يحيل عليه لسان العرب كما ورد في بداية هذه الفقرة. ويظهر ذلك في الاستعارة التي يمكن استنباطها من فرضية والمستحيل، وهي استعارة دالة ظاهريا على تفارق، إلا أن سياق القصيدة وتناغمها الداخلي سيكشفان انسجاما بين اللفظين، اعتبارا لكون سياق المماثلة والمشابهة بين عناصر القصيدة لا يفترض وضعا مباشرا بل وضعا تبنيه القصيدة من خلال تركيبها البلاغي بهدف الوصول إلى الاستعارة والتمثيل.

#### 2.1.1.3 من الاستعارة إلى التمثيل

لن يكون تحليل الاستعارة أفقيا مسعفا في معالجة تعقيد الاستعارة الشعرية المتعالقة في القصيدة الممثلة للنص المعاصر وفي إدراك اشتغال المتخيل وما يحيل عليه من صور وعوالم. وبالتالي فإن شمولية التحليل تقتضي عبور المجال النصي يدءا بتركيب الاستعارة، مرورا بدلاليتها، ثم صولا إلى التمثيل والاستعارة المحبوكة (أو المرشحة) الجامعة لكل التفريعات الاستعارية عموديا. وراء هذا التصور الشمولي خلفية عميقة تتمثل في كون الشعر المعاصر يتجاوز البيت كوحدة صغرى منفردة عن السياق المعقد الذي تولده. فبدلا من مصطلح البيت، أو البناء النصي القائم على البيت، يصبح مصطلح القصيدة سيدا. (3) وقد أورد محمد بنيس تصور أدونيس للمسالة يقول فيه والقصيدة العربية القديمة مجموعة أبيات أي مجموعة بنيس مصورة متكررة لا يربط بينها نظام داخلي، إنما تربط بينها القافية. وهي قائمة على الوزن، والإيجاز طابعها العام. وقد فسر هذا الشكل بسيطرة الروح القبلية عند العرب، وبضرورات الحفظ والترنم.

مقابل هذه القصيدة العربية القديمة التي ما تزال مستمرة بشكل أو بآخر، حتى اليوم، تنهض القصيدة الجديدة. وإذا أردنا أن نقارن بين القصيدتين نجد أن الأولى، إذ تقوم على وحدة البيت المتكرر المستقل، وعلى القافية التي تنظم هذه الوحدة المتكررة، وإذ تلتمس جماليتها، بالتالي، في جمالية البيت المفرد، فإن القصيدة الجديدة ذات وحدة متماسكة حية متنوعة، وهي تُنقَدُ ككل لا يتجزأ شكلا ومضموناه.

ويظهر إذن أن التصور الشمولي لوضع الاستعارة النصية يستجيب لمفهوم القصيدة باستقلال عن البيت كوحدة مفردة معزولة عن النظام الداخلي للكتابة الشعرية. وهذا ما سنحاول معالجته في الفقرات اللاحقة.

### 2.1.3. تركيب الاستعارة

لم يعط للتركيب أهمية كبرى في تحليل الاستعارة من قبل اللسانيين حيث أسند () محمد بنيس، الشعر العربي الحديث وبنياته إبدالاتها، الجزء الثالث: الشعر الماصر دار توبقال للنشر 1990 ص 72. () الرجع نفسه ص 72.

الاعشبار للجانب الدلالي، أي للمعنى، على حساب الشكل. ورغم أن هناك بعض الاستثناءات إلا أنها تبقى صدفوية لانها لم تعتبر الاختلافات التي تميز بين مختلف الاشكال.

ومع ذلك فإن بعض الدراسات قدمت جدولا تاما لتشكلات الاستمارة لا للاعتراف بخصوصية التركيب فيها، ذلك أن تنوعها اعتبر ثانويا بالنسبة لوحدة المعنى. إن الاختيار بين مختلف التشكلات لا يبدو خاضعا لاي إرغام سوى أن يكون خاضعا للرغبة في الإلحاح على حافز التقارب بين العنصر الحقيقي والعنصر المجازي 65.

لقد اقترح جيرار جينيت مقاما ذا ستة اشكال يطرح فيه مستويات حضور الاستعارة.

| تشبيه محفز                            | حبي يحترق مثل شعلة    |
|---------------------------------------|-----------------------|
| تشبيه غير محفز                        | حبي يشبه شعلة         |
| مماثلة محفزة                          | حيي (٢٥١) شعلة محتدمة |
| مماثلة غير محفزة                      | اً حيي (234) شعلة     |
| مماثلة محفزة بدون مقارن               | شعلتي المحتدمة        |
| مماثلة غير محفزة بدون مقارن (استعارة) | شملتي                 |

يقابل هذا التقسيم الذي طرحه جنييت تقسيما مشابها في البلاغة العربية القديمة ينطلق من التشبيه نحو الاستعارة، على اعتبار أنه كلما تراكم الحذف اتسع المعنى وتأسست المبالغة والالتباس والتحول الكيفي في بناء الجملة الاستعارية :

| تشبيه مرسل | زيد كالأسد شجاعة |
|------------|------------------|
| تشبيه مؤكد | زيد أسد شجاعة    |
| نشبيه مجمل | زيد كالأسد       |
| تشبيه يليغ | زيد أسد          |
| أ استعارة  | اسد              |

بظهر من هذا التقابل كما يقول د.عبدالجليل ناظم أن والتشبيه من وسائل المعرفة ومن وسائل تحسين الكلام، ومن وسائل الإقناع، وهذه الخصوصية العميقة لحضوره في الثقافة البشرية هي التي تفسر تواجده في كل أنواع الخطاب علاوة على خصوصيته التركيبية ٥٠٠٠.

وقد استخدمت جماعة دموه من جهتها جدولا واسعا من البيانات الوسيطة الخصصة عموما للتخفيف من الطابع العلائقي لكاف التشبيه أأ.

5) 2.4/1979 £ 2.4/1979 £ 3.4/1979 Janguages a 54/1979 p.24. 6) عبد الجليل ناظم، البلاغة والسلطة في الفوب، دار توبقال للنشر، 2002، ص 136. 7) المرجم نفسه ص 24.

- الإزواج Appartement ويتسم غالبا بالفاظ دالة على القرابة، مثل أخت، ابن عم الخ.
   وتتمثل فائدة هذا الرابط في كونه استعارة للكاف (comme) : «مجرة أيتها الأخت المضيئة » وهو أيضا استعارة مصححة بمجاز مرسل (مضيئة < مجرة).</li>
- مضعل الكينونة الدال على التعادلات حيث يتميز استعماله عن (Est) الدال على التحديد. فعبارة «الوردة (est) حمراء» صيرورة ذات طبيعة مجازية مرسلة وليست استعارية، بينما العكس في عبارة «إذا كانت الروح طائرا فالجسد هو القناص».
- البعدل Apposition ويعرف درجتين، الأولى يصاحبها اسم إشارة يحقق التعادل ويقربه إلى تشبيه بسيط مثل: «السام... هذا العقاب ذو الأعين المشقوقة»؛ أما الثانية فهي الدرجة القوية التي تحذف اسم الإشارة وتجاور الألفاظ مباشرة أو بواسطة نقطة مزدوجة أو فاضلة مثل «باقة ورد، فمها».
- . الاسم الموصوف والفعل حيث للمقارِن والمقارَن أن يتواجها كذلك داخل مركب ويملآن وظائف مختلفة مثل الفاعل. وتقتضي قاعدة التشاكل أن يتناسبا أي أن يقتسما مقومات مكررة، فتشكل هذه المقومات المقتسمة تقاطعا مقوماتيا وهو ما يعطي للمركب المقصود بنية خالصة لصياغة استعارة مثل قول ريلكه «تنضج الكلمة داخل الصمت» أو قول أبولينير «تبتسم باب الفندق بهول»
- . المضاف إليه والإصناد، فالمضاف إليه أمر شائع في الشعر مثل قول أبولينير وقطيع القناطر يثغو هذا الصباح، أو قول فيفيي وشراع يوم جميل أرخى أشرعته البيضاء.
- . إن المضاف إليه (سقف البيت مثلا) كما يدل عليه اسمه ينتقل من النوع إلى الجنس ومن الجزء إلى الجنس ومن الجزء إلى الكل. إنه مسعى مجازي مرسل مقلوب بالنسبة للإسناد الذي يعد تحديدا (الرجل ذو الأذن المكسورة مثلا)، أو كما يقول بروتون و فوق الجسر تتارجح الوردة ذات رأس القط، أو «المسدس ذو الشعر الأبيض»(أ).

ومثلما هو أمر مركبات الفاعل + الفعل، فإن مركبات المحدَّد + المحدُّد تفترض تقاطعا مقوماتيا. ويمكن لهذه المقومات السياقية أو المكررة أن تتناوب في بعض الحالات بواسطة جذب المركبات الجاهزة كما في عنوان ديوان لكانتيون: وقلب الموسيقي». إن الذهن يستدعي عبارة وصندوق الموسيقي، ويقيم في نفس الآن التوازي الاستعاري بين قلب وصندوق، ثم بين الموسيقي والتعبير عن المشاعر الغرامية التي هي موضوع الديوان. في مثل هذه الحالة سيكون من المستحيل أن تقرر هل الدرجة الصفر هي صندوق الموسيقي أم القلب العاشق ذلك أن الاستعارتين تتقاطعان (9).

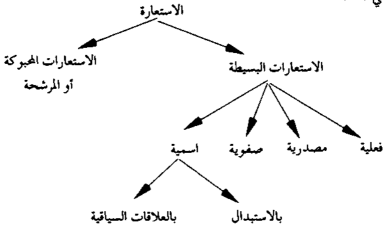
8) Gu, Rhétorique générale, Ed. seuil 1982.p.116 (8 9) المرجع نفسه ص 117 توجد هناك دراسات آخرى اهتمت بمسألة التركيب الاستعاري نذكر منها:

. تجربة النحو التوليدي في ضبطه للجمل السليمة بالنسبة للجمل المتحرفة، إلا أنه لم يقدم شيئا ذا بال إلى هذه النظرية بسبب رفضه للجمل الاستعارية باعتبارها جملا غير منحرفة.

دراسة إيرين تامبا ميتز التي تحمل عنوان (المعنى المجازي). وتكمن أهميتها في دراسة هذا المعنى لا كانزياح أو شذوذ بالنسبة لمعيار، بل كممارسة دالة مرتبطة بالنشاط البلاغي وبالإمكانات التاليفية للغة. وقد اعتمدت المؤلفة خلال مراحل الكتاب على مقاطع من نصوص أدبية متعددة وعلى إعادة قراءة و تقويم للبلاغة القديمة (١٠٠٠).

. دراسة ميشيل مورا (شعرية القياس) من خلال رواية جوليان كراك (ضفاف الرمال) التي درس فيها أصناف الاستعارة (الإسمية، الفعلية، الصفوية) والتشبيه وصولا إلى النص وتشكل الاستعارة الحبوكة (أو المرشحة)داخله.

. دراسة كريستين بروك روس (نحو الاستعارة) التي درست فيها أعمال اثني عشر شاعرا. وقد قسمت كتابها حسب انتماء المجاز إلى مختلف أجزاء الخطاب، فكان الجدول التالي :(12).



إن نظرية بروك روس رغم أهميتها وأسبقيتها (صدرت عام 1958) تبدو متجاوزة ولا تطرح القضايا الحقيقية للتركيب الاستعاري (١٥)، ذلك أنها تستلهم النحو التقليدي وتقدم

> 1.Tamba-Metz, Le sens figuré, P.U.F. 1982 (10 M. Murat, Poétique de l'analogie, josé Corti 1983(11 J.Tamine, «Métaphore et syntaxe» in langages, N° 54/p.66(12 J.Molino Ibid. P.27 (13

تفسيرات دلالية لكل التشكلات الاستعارية بحيث لا يتجسد التركيب بشكل مستقل ابداً، إضافة إلى كون المقولات المبرزة من طرفها تبدو جد عامة وليست خاصة بالضرورة بالاستعارات. ثم إن عملها يخلو من تساؤلات حول خصوصية تركيب الاستعارة التي لا نعلم اية علاقة تقيمها مع الاستعمالات الحقيقية.

خلاصة القول إنه من الضروري، كما يرى مولينو، الاهتمام بوصف تركيب الاستعارة من أجل تحديد التشكلات التي تبرز فيها، بالإضافة إلى الخصوصيات والإرغامات التي ترتبط بها. وهذا ما سنحاول إبرازه من خلال القصيدة موضوع التحليل.

#### 3.1.3. خصوصية التركيب

تقف قصيدة مستحيل على عتبة بنية استعارية عميقة الغور، يمكن وضعها ضمن ثنائيتي الموت والحياة، والاستحالة والإمكان. ولا يبدو الوقوف على الجانب التركيبي للجملة كافيا لإدراك الابعاد الدلالية والتخييلية للقصيدة، إلا أننا على سبيل الإحاطة ببناء الاستعارة التركيبي نضع الجدول التالي لاستعارات النص ونوعيتها:

استعارة فعلية تركيب بالإضافة استعارة فعلية تركيب بالإضافة استعارة فعلية استعارة فعلية تركيب بالإضافة تركيب بالإضافة استعارة إسمية استعارة اسمية استعارة اسمية استعارة اسمية تركيب بالإضافة تركيب بالإضافة

لم يختف الغنباز أجرام سهرتنا تدفق الامداح النار تحجب يشبها تماسك الاضواء تسلم يتمنا لعواصف تعور شمسنا نحرر شمسنا غفلة الاشياء العتمات نسكنها كتف توسد بئرها شساعة وهبت لنا أجراسها يثبت مستحيل شقو (ق الموت)

يبدو جرد هذه الاستعارات وتحديد نوعيتها التركيبية أمرا مبسطا لا يقدم أية دلالة على مقصدية النص، خصوصا أمام غنى البناء الاستعاري وتشاكلاته وتعالقاته. لكننا نلاحظ أن التركيز على الإضافة ثم على الافعال يظهر قويا في مركبات النص، وحتى حين تكون البؤرة اسمية بتقديم الاسم فإن قوة الفعل تبدو ظاهرة كمافي: العتمات نسكنها، كتف تؤسد بشرها.

او في :

ماذا تريد شساعة وهبت لنا أجراسها

لانها أفعال حاملة لتوتر الجملة الدال على غموضها والمستلزم لتأويل استعاري. إن بؤرة هذه النص تبدو من الناحبة التركيبية فعلية إضافية، ذلك أن الفعل والمضاف دالان مؤشران على تباين دلالي في بنية الجملة وهو الذي يستدعي البحث في تشاكلات النص وازدواجية المعنى بل في لا نهائيته داخله.

ولا يتوقف تركيب القصيدة عند هذا المستوى من الوصف الخاص بطبيعة الإسناد بين الموضوع والمحمول بل بمستويين آخرين يحيل عليهما البناء المعقد للقصيدة. يتعلق الأمر بمفهومي حذف الروابط واللانحوية.

### 1.3.1.3 . حذف الروابط

ويعرفه برنارد دوبرييز (14) بكونه وصورة تركيبية تتمثل في ضم عدة عناصر من الجملة بواسطة عنصر مشترك لا يتم تكراره. وهي صورة تتضمن الوصل والفصل ويستطيع حذف السروابط عنصرا مجردا إلى عنصر السروابط تعصرا مجردا إلى عنصر محسوس وهو ما يدعوه لو سبيرج بحذف الروابط الدلالي الذي يسمح يتقديم استعارة ذات تشاكل معقد بشكل متوازن، مثلا: «في هذا الريف الجاري بالشمس والسكينة... تمتزج خصلتي الطويلة الخطوطة بالاعشاب الماثية وبالمصادر المبنية ».

إن هذا الجانب الدلالي في تعريف حذف الروابط أو حذف النسق هو ما يثير انتباهنا فيما يخص تركيب الجملة والعبارة في قصيدة هستسحيل. والجدير بالذكر أن هذه المسالة بدأت عند الشاعر في نصوص سابقة فكانت بذلك اختيارا شعريا له دلالته العميقة سواء فيما يتعلق بتركيب الجملة أو بتركيب الاستعارة. وهو تركيب يرتكز على فنع فضاء النص التركيبي والدلالي على شساعة البناء اللغوي المنساب بقوة نحو نموذج جديد للتخييل دون

Bernard Dupries Gradus, Les procédés littéraires, 10/18 P 473 (1-

أن تحاصره أدوات البناء المتداولة، والذي تبدو القصيدة داخله مسترسلة النفس في اتجاه الانهائية المعنى، وقد كانت القصيدة المطولة ورقة البهاء المكتبوبة بين سنتي 1984و1898 والنص والمنشبورة سنة 1988 إحدى بدايات هذا الاختيار الجديد والعميق في بناء الجملة والنص الشعريين، وتلتها هبة الفراغ 1990، ف كتاب الحب 1995، ف المكان الوثني 1996 ف نهر بين جمنازتين 2000. وكلها نصوص أحدثت قطيعة رمزية مع نموذج البناء الشعري القائم على الروابط المنطقية التقليدية في الكتابة، وقد أشار الشاعر إلى ذلك في مقدمته للاعمال الشعرية يقول: وفي هذه القصيدة صيغة عمل. تنتفي المقاطع، الارقام، العناوين، علامات الترقيم، ولا يشتغل في القصيدة غير المكان، الابيض، الذي يتوزع بين الموزون وماليس موزونا. يعيد بناء القصيدة. من صفحة إلى صفحة، وهو يتعدد ويمحو ذاته فيماهو يعيد كتابتها. قصيدة البياض، أو هي قصيدة البصرة البصرة المناحة المسرة المناحة المناحة المناح، من وقة البهاء:

لن ينتشي المرج بهتك صخور دافتة سأرافق للجوف خليجي من حماً مسنون تسقط فاكهتي أسلم للأرض جموحي يغويني سم يتنضّج في أحشائي بين يدي مواقبت تتأهب ناسية من يجذبها نحو سرير الماء هي الألفاظ معتقة في الصلب مجازات تتحفر الساعة في ألواح من طين فاسي يا أيتها المسكوبة من أنضاق دمي سيكون الوشم جميلا أو منجذبا لكن الأرض بأنضاس الصفصاف سأجعلها تستعذب طعم سمومي

تقوم القصيدة على إعادة بناء الشكل الشعري من خلال صياغة شكلها الخاص الذي نلاحظه مخترقا بنيتها عموديا سواء داخل الجملة أو بين المقاطع أو عبر التشكيل البصري لفضاء الصفحة. ونلاحظ هذا الأمر داخل الجمل سواء من خلال غياب الرابط: «... سهرتنا له كنا نعد... أو: رجفة أشهى مفازتها»، «وجع لصمت الصاعدين إلى البداية ها...»، وكتف توسد بشرها جهة على أهوالها...»، حيث يغيب الرابط التركيبي أو النحوي بين الألفاظ وتنفتح إمكانيتها الدلالية على اللانهائي، ويظهر هذا الغياب كذلك بغياب الروابط الواصلة مع تكرار الفعل في المقطع الواحد:

نسلم يتسمنا لعواصف تعلو بكل عروقها كنا نحرر شمسنا من غفلة الأشياء ننشئ ريح أقواس هي المتمات نسكنها لتبلغ رجفة أشهى مفازتها

15) محمد بنيس، ٥ حياة في القصيدة، الأعمال الشعوية، دار توبقال للنشر/المؤسسة العربية للدراسات والنشر،
 2002، ص 23.

لا يبدو غياب الروابط في بنية الجملة مقتصرا على وصف وضعها التركيبي بل يتجاوزه إلى دلالة هذا التركيب أو وضعه البلاغي القائم على تشاكلات استعارية كما سيلي الذكر.

نلاحظ هذا الانفصال كذلك بين نهاية مقطع وبداية آخر رغم أن القصيدة لا تعلن عن هذا الانتقال لا بالترقيم ولا بالمسافة الفارغة. ينتهي المقطع الثاني مثلا بـ و رجفة أشهى مفازتها ، ليتقدم فراغ في نفس السطر ويبدأ السطر الثاني في آخره مبتدئا بـ ومدار ،

تضعنا هذه الملاحظة أمام التشكيل البصري للصفحة. فالمقاطع لا تتتالى ضمن تتابع منطقي كتابي متواز بل يتوزعها السواد والبياض من خلال اتصالات وانقطاعات معينة لمقصدية الشاعر في التبثير على بعض المعاني مثل نهاية المقطع الاول التي تترك اليمين أبيض مركزة على الطقس الصوفي والضوء:

كنا نقيم شعيرة لتعاصك الأمنواء

كما نلاحظ هذا الوضع البصري في آخر القصيدة حيث ينتهي المقطع ماقبل الأخير بوضع سطري متواز ممتلئ ليليه تشكيل مقطع صغير إلى أقصى اليسار :

> اد. ترید شساعة وهبت لنا أجراسها

وتنتهي القصيدة بمقطع يتوسط الصفحة ويملأ سماتها البصرية مانحا المعنى دلالة

المركز:

لاشيء غير الصمت في ولع ليثبت مستحيل من شقو ق الموت

#### 2.3.1.3 . اللانحوية

إن وضعية بناء الجملة والتشكيل البصري للقصيدة الموسومة بجدلية الاتصال والانفصال والمرتبطة بجدلية الحياة والموت، توجهنا إلى المستوى الثاني للبناء وهو ما يدعوه ريفاتير ٥ اللانحوية ٤، فالكتابة الدلالية التي تميز القصيدة يمكن أن تتولد وفق طرائق متمايزة : إما بنقل المعنى حين ينزلق الدليل من معنى إلى آخر حيث تعنى الكلمة شيئاً آخر كما يحدث في الاستعارة والكناية. وإما بانحراف المعنى حين يكون هناك التباس أو تناقض أو لغو، وإما بالإبداع حين يتحرك الفضاء النصى باعتباره مبدأ منظما منتجا لدلائل انطلاقا من عناصر لسانية لولاه لما كان لها معنى(16).

وتقوم هذه المستويات، حسب رفاتير، بتهديد التمثيل الادبي للواقع أو المحاكاة، وتكون صفة اللانحوية العنصر الخصص للقصيدة دون أن يعني ذلك خرقا أو خطأ نحويا. إن النص، حسب ريفاتير، يدرك باعتباره مولد نحوه الخاص حيث لاداعي للاهتمام بالانزياح بالنسبة لقواعد خارجية مسبقة الوجود. إن المصطلح يمين كل حدث أو فعل نصى يعطى للقارئ الإحساس بأن هناك قاعدة قد تم خرقها. وهو الأمر الذي يبدو جليا في قصيدة مستحيل التي أعادت تشكيل الفضاء البصري المعتاد سواء بالنسبة للغة أو بالنسبة لنصوص شعرية أخرى.

إن مظاهر اللانحوية في النص تنجم عن فعل مادي هو أن تولد كلمة عبارة كان من المفروض أن تستبعدها، وترتبط بكون المقطوعة اللفظية الشعرية تتميز بتناقضات بين الاقتضاءات المرتبطة بالكلمة واستلزاماتها(١١٦).

إن استخلاص الوضع التركيبي للعبارة الاستعارية، كما تم تقديمه آنفا، غير مفيه. في عملية استخلاص شاملة للمعنى أو تعدد المعنى في القصيدة. فهذه عملية يحكمها السياق والتضاد والمقومات الجديدة، أي ما تبدعه الاستعارة وتخلقه من دلالات تنضاف إلى بنية اللغة، إلا أنه يفيد في إثبات أولى لبنية التضاد بين الموضوعات ومحمولاتها. فالعناصر المتضامة في التاليف النصى غير قائمة على وضوح دلالي يقبله التركيب المعياري للجملة، وبالتالي وجب الانتقال إلى تأويل المقام الذي يحدده سياق النص ومساقه. ثم إن السياق يلفت الانتباه إلى الصيغة التي حذف بها النص روابطه وجعلها واهية، تحتاج إلى إعادة بناء،

U.Riffaterre, Sémintique de la paésie, seuil, 1983,p12 (16

وقد كان رومان پاكبسون أول من سن هذا المصطلح في سياق حديثه عن شعر النحو ونحو الشعر. يقول: وإن الخاصية الملزمة للادوات النحوية والمفاهيم النحوية تضطر الشاعر إلى مراعاة هذه المعطيات، وذلك إما بال بنحو نحو التناظر وأن يعتمد على هذه النماذج البسبطة القابلة للتكرار والواضحة بما فيه الكفاية والتي تنبني على مبدأ ثنائي، وإما أن يتخذ الاتجاه المعكوس حينما يبحث عن الفوضى الجميلة ، انظر : وومان ياكبسون، قطَّنايا الشهرية، ترجمة محمَّد الولى ومبارك حنون، دار توبقال للنشر، 1988، ص 71. 17) المرجع نفسه من 16 .

من خلال تشكل الاستعارة ومكوناتها وتفرعاتها. وهذه المؤشرات التي أفرزتها ملاحظة التركيب هي ما يحذونا إلى الانتقال إلى مرحلة موالية من التحليل.

### 4.1.3. التشاكلات الدلالية وتأويل التباين

إذا كان مركز المسالة الاستعارية هو قضية تعدد المعنى (قا) فإنه يجدر بنا التمييز بين ثلاث سيرورات أساسية : سيرورة المعنى الملغز، حيث يوجد معنى واحد مختف؛ وسيرورة المعنى الملغنى الاستعاري الذي يقدم معنيين متشابكين، حيث يكون تعدد المعنى ظاهرا مثل قولك : وانا الراعي وأنتم رعيتي ه؛ وسيرورة المعنى التمثيلي، حيث لا يوجد معنى متعدد ظاهر، بل إن المؤول هو الذي يعدد المعاني عبر قيامه بتحويلات في الحقل على وحدات غير موسومة لهذا الغرض وعلى طول غير محدد.

يضعنا هذا التحديد أمام ملاحظتين أساسيتين: الأولى هي أن التحليل النصي للاستعارة يتموضع بين السيرورة الأولى والثانية، حيث يكون دور السياق التخييلي والثقافي حاسما في عملية التأويل وفالاستعارة تكون فقيرة حين تعزل عن سياقها أما حين تندمج داخله فإنها تسند استعارات آخرى وتتقوى بها الالالاليان وهذا يعني أن التحليل بواسطة المقومات والذرات المعنوية يكون مفقرا لغنى النص، لذا ينبغي التركيز على المقومات السياقية وعلى السياق التداولي للنص، ذلك أن وكل استعارة ناجحة تقتضي سياقا شاسعا للإحالة ولإعادة القراءة اللاحظة الثانية هي أن النص تشاكل وتباين كما ذكرت جماعة مو في بلاغة الشيعر. ويبدو أن النموذج الذي وضعته جماعة مو لتحليل الاستعارة في إطار علاقي مع الكناية والمجاز المرسل، وفي إطار التحليل بالمقومات، هو الأكثر كفاية مع غيره من النماذج التحليلية الجيدة في تمثل النسق الأرسطي وتجاوزه في آن، إذ راعًى هذا النموذج بشكل واضح المرونة التي يتطلبها التحديد لأن المفردة لا تملك حدا مطلقا يمكن بناؤه، بل تخضع لسياق ومساق ينبغي اعتبارهما لفهم المجاز في اشتغاله وميرورته.

ويعرف راستي النشاكل بانه مبدأ منظم ينشا بواسطة سلسلة من علاقات التماثل بين المقومات أو بأنه شكل بارز للتوافق المقوماتي. إن وصف النشاكل مشروط بالقدرة التاويلية، وهو يتجاوز البنيات التركيبية،التي تقف عند الحد المزعوم للجملة، إلى مراقي دلالية قولية ونصية (2)

ورغم أن التشاكل غالبا ما يحدد كعامل تجانس، فإنه ينبغي التأكيد على طابعه المتغاير. وهذا يقود إلى ضرورة الابتعاد عن النموذج التوافقي للدلالة المقوماتية وإثبات كون 18) مولينو مرجع مذكور ص : 12.

U.Eco, sémiotique et philosophie du langage, Paris PUF 1988 p. 184. (19

U.Eco, Les limites de l'aterprétation, Grasset, 1992. P.196 (20

F.Rastier, Sémantique interprétative, PUF 1987. P.12. (21

المقومات ليست كليات ولا خصائص مرجع ولا أجزاء مفاهيم، وليست عناصر أقل كثرة ولا عناصر نهائية أو صغرى. إن المقومات أوضاع يحكمها السياق الابتداعي للنص<sup>(22)</sup>. وتضعنا هذه التحديدات أمام مفهوم التباين المرتبط بما يسميه راستي نظرية المعنى المزدوج، وما تسميه جماعة مو نظرية للقراءة المتعددة. إنه المفهوم المولد للتشاكل الثنائي bi-isotopie الذي يعتبر حالة من حالات تعدد التشاكل و poly-isotopie و (23) يقبول راستي لا من أجل الوصول إلى إمكانية وصف تعدد التشاكل عمدنا إلى إعادة فحص التعارضات الموجودة بين المعنى الحقيقي والمعنى الماني، والمعنى الظاهر والمعنى الباطن، والمعنى الحرفي والمعنى التمثيلي، التي يمكن تجميعها تحت اسم نظرية المعنى المزدوج وهي التي تعبر منذ ألفي سنة كل التأمل الغربي حول التأويل. إن الشرط الضروري لكي تحدث نظرية التأويل قطيعة حقيقية مع التقليد الهرمنوطيقي هو أن يكون لدينا، بدلا من نظرية لتشاكلين متراتبين قبلبا، نظرية لتشاكلات متعددة غير مترابطة قبليا» (12)

ارتباطا بروح هذا القول، تفضل جماعة مو اصطلاح الوحدات البلاغية بدل المحسنات Figures ، في وصف تعدد التشاكل، التي يمكنها الانتقال من الكلمة إلى المتوالية الكلامية فتعتبر بذلك عناصر رابطة ذات انتشار متنوع وقادر على أن تقرأ على أكثر من تشاكل داخل نفس القول (25). كل وحدة نصية تولد بشكل كموني تشاكلا، وتسعى إلى أن تصير بلاغية بالنسبة للتشاكلات المجاورة (26).

نستخلص من هذا العرض أن للتشاكل نسختين:

 أ) نسخة وضعية قديمة خاصة بالدلالة المقوماتية. وترتكز مسلماتها الأساسية على شمولية المقومات (مقومات مبنية بدون علاقة مع المرجع) وعلى انتمائها إلى جوهر المحتوى، وعلى نهائية عددها وطبيعتها الأولية.

ب) نسخة نصية ، فنماذج الدلالة المصغرة السالفة الذكر سمحت بعد جدالات متتالية بتنمية نماذج نظرية أكثر اتساعا مثل نموذج التشاكل المتعدد ، وهو المفتاح الحقيقي لولوج فهم وتفسير النص ، خصوصا النص الشعري . إنه النموذج التشاكلي المرتبط بدلالة تأويلية كما حددها راستي ويتمفصل مع إعادة تحديد مفهوم التشاكل انطلاقا من حمولة إجرائية أكبر . فهو يعبر مستوى المعبر كما يعبر مستوى المحتوى . فضلا عن ذلك فهو لم يعد محصورا في تكرار المقومات السياقية بل يشمل كل الوحدات الدلالية التي تبدو ملائمة للمحلل .

<sup>22)</sup> راستي مرجع مذكور ص 14.

G µ. Rhétorique de la poésie, ed. Complexe Bruxelles 1977 p. 54 (23

<sup>24)</sup> واستي مرجع مذكور ص 14.

<sup>25)</sup> جماعة مو، بلاغة الشعو، مر56.

<sup>26)</sup> جماعة مونفسه ص 60.

ويمكن تلخيص أهداف هذه النظرية في تجاوز الحد الذي تفرضه الجملة، والمساهمة في بناء الانسجام النصي بواسطة الاستعارة، وإقامة مفهوم القراءة التفاعلية واختيار استراتيجية تاويلية.

### 5.1.3. بناء الدلالة والتشاكل

فكيف تبنى الدلالة بعد كل هذا في قصيدة مستحيل؟ وكيف تتعالق تشكلاتها النصية من خلال مركزية الاستعارة؟ تتاسس هذه القصيدة على مجموعة من التعارضات التي تكشفها تشاكلات النص الدلالية وتبايناته. وإذا كانت مهمة القصيدة أن تؤلف بين هذه التعارضات كما تقول جماعة مو<sup>(77)</sup> فإن قصيدة مستحيل تخلق منها مجالا لترسيع الدائرة الدلالية للكلمة من جهة، وبناء نحط جديدة للعلاقة بين النص والعالم، من خلال هذه التعارضات، من جهة أخرى.

لقد حلل د. بلمليح هذه التعارضات الموجودة في قصيدة مستحيل في سياق القراءة التفاعلية والتعلق التخيلي في النص الذي «يجعل الوحدات المعجمية تكتسب عن طريق التركيب الإضافي الذي تخضع له في مستوى التصور مقومات لا يمكن أن تكون لها في مستوى اللغة الطبيعية، ولذلك فإنه لا ينقل هذه الوحدات من استعمالها العادي إلى مجرد انجاز تخيلي قد يحافظ على بعض سماتها الدلالية وإنما يتصورها تصورا تخيليا مجردا عن هذه السمات، ثم ينجزها عي إطار تعلق لا يمكن أن يكون لها في مستوى التصور الإدراكي هذه الإدراكي المعرداكي المعرداكي المعرداكي التعلق الإدراكي المعرداكي المعرداكي التعلق الإدراكي التعلق الدلالية وإنها بعد التعلق الإدراكي التعلق الإدراكي التعلق الإدراكي التعلق الإدراكي المعلق التعلق التع

واستئناسا بروح هذا التصور، نلاحظ أن وحدات القصيدة انبنت لا من خلال استعارات قاعدية أولية بسيطة الإسناد بين الموضوع والمحمول مثل والخد وردة»، أو والنظرة سهم قاتل»، ولا على استعارات مترددة تتحول إلى مجاز اضطراري مثل رجل الطاولة، بل على استعارات ابتداعية تأسيسية و توجد الكيانات وتجعلها تتحرك في مجال وزمان «<sup>299</sup>؛ لننصت إلى متخيل الصورة في القصيدة:

### لم يختف الغنباز عن أجرام سهرتنا

نلاحظ من خلال تشكيل الجملة، أن القصيدة تبدأ بالنفي الدال على زمن الماضي. فالغنباز لم يختف إذن، بل ظل حاضرا ظاهرا. وتنتهي ب الجملة «نا» الدالة على الجماعة، حيث يساعدنا مؤشر الإهداء على فهم أن الجمع دال على سهرة شعرية بين شعراء غادروا السهرة واقعيا وبين (أنا) متكلم لا يزال حاضرا فيها، إلا أن بنية التعارض تظهر حين نحلل

<sup>27)</sup> المرجع نفسه ص 82 .

<sup>28)</sup> ادريس بلمليح، القراءة التفاعلية، دار توبقال للنشر 2000 ص 75.

<sup>29)</sup> محمد مفتاح، مجهول البيان، دار توبقال للنشر المغرب 1990 ص: 50

#### المقومات المالئة للألفاظ المتباينة :

| نباتي . زهر . أرضي . ترابي . رائحة | 1 | الغنباز |
|------------------------------------|---|---------|
| كوكب، فضاء، علوي، ضوء، بصر         | l | أجوام   |
| ليل . اجتماع . زمني ـ احتياج للضوء |   | مهرتنا  |

إن تعالق هذه الالفاظ خارج الكون الدلالي للقصيدة يبدو مستبعدا بل ومتنافرا. فلا صلة تربط بين ما تنتجه الأرض من نبات وما تعكسه السماء من ضوء ليلي وبين اجتماع بشري. إلا أن الترابط، الذي خلقه الشاعر من خلال استعارة تاسيسية هي : والغنباز جوم سهوتناه، يجعل التعالق والتعلق محكنين فلا سهرة بدون ضوء ولا ضوء بدون حياة تبعثها الأرض في جسد شعراء يحيون في باطنها، وفي أنا المتكلم الشاهدة على هذه الحياة الواقعية في الزمن الحاضر.

يجدر بنا، قبل مواصلة تحليل البنية التشاكلية للنص،أن نقف عندما يمكن تسميته بشعرية الكلمة. يتعلق الأمر بكلمة والغنباز»، التي تحضر في بداية القصيدة مقترنة بفعل واختفى» في المضارع المجزوم. لن يجد الباحث لمعناها تفسيرا في لسان العرب أو في القواميس الأخرى. فهي لفظة تحيل على استعمال مغربي وخصوصا منطقة فاس، لاسم زهرة ذات سلم من اللون البرتقالي.

كيف تتحدد إذن شعرية كلمة مثل «الغنساز» المحدودة الاستعمال، بل لا نصادف استعمالا شعريا لها في دواوين مغربية اخرى؟

أولا: يتفرد محمد بنيس بتحويل استعمال هذه الكلمة من مجال تداولها الاعبيادي إلى صياغة شعرية استعارية داخل متخيل القصيدة، جاعلا منها كلمة موازية للحياة. وهو أمر يؤكد أن ليس هناك واستعارة شعرية في ذاتها (((())) فالسياق هو الذي يخلق ويبني ويحول، أوكما يقول جمال الدين ابن الشيخ بخصوص شعرية كل الكلمات وعدم أفضلية كلمة على أخرى: وإن الشاعر هو من يعرف كيف يحيي اللغة بكاملها فالكلمات تعلن عن الأراضي المغمورة بالمياه، وبمجرد ما يستعملها الشاعر تخرج الدلالات المتعددة من مكمنها. إن الشاعر يحيي من جديد كنزا متراكما ليرغم قارئه على تواصل أقصى. فليست هناك كلمة أكثر شعرية من غيرها. والميزة الوحيدة التي لنا اعتبارها هي قوة الدلالة ((())).

إن كلمة «الغنباز» بهذا المعنى كنز ظاهر لكنه غير مرئي، أو أنه مغطى وراء مسحر الرخام والشاعر أو الفنان، هو من يفك هذا السحر كما يقول ميكيل أنجلو ويستخرج هذا الكنز أو كما يقول ابن الشيخ دائما «الشاعر منجمي يقتحم ويبحث لإظهار أعقد البيانات.ما 30) جماعة من بلاغة الشعر، ص 79.

31) جمال الدين ابن الشيخ أضباب يحرك صخرة البحر (عن الضوض في الشمر)، كلمات ع 11/10 -1989 ص 90.

يمكن أن يقال سبق له أن قبل في اللغة، وكل ما وجد، ويوجد أو سيوجد يتراكم في مخابئه السرية، فكر الشاعر ليس جديدا لأنه يبتدعه، بل لأنه يستخلصه من الطبقات الأرضية التي هو مكتشفها بالمعنى القانوني للكلمة التي ينطبق على اكتشاف الكنز، (32).

إن كلمة (الغنباز»، التي صارت شعرية بفعل اكتشافها من قبل الشاعر وتوسيع دائرة استعمالها لتشمل الحياة والضوء، يمكن اعتبارها محورا، أو البؤرة التي تدور حولها السيرورة الاستعارية للنص.

ثانيا: إن الجال الدلالي الفسيح الذي تسبح فيه كلمة والغنباز، يتأكد حين نتتبع استعمالها الشعري في مواقع أخرى من نصوص الشاعر محمد بنيس السابقة أو اللاحقة لهذا النص. نقرأ في وورقة البهاء و(33):

فاس عرصات للروح الموثنية أشجار الرمان دوالي الأعناب النارنج نواوير الغنباز

تظهر الكلمة هنا مندمجة في سياق دلالي منسجم مع صاحباتها في النوع: الرمان، الاعناب، النارنج. إلا أن المثير هو أن كل هذه الانواع موسومة بلون الضوء الادهم والاحمر والبرتقالي بل إن اللفظ المضاف إلى الغنباز، «نواوير» لفظ هو الآخر مشتق من نوار النور وهو أمر يثبت فرضيتنا السابقة التي تجعل الكلمة في سياقها الشعري الجديد تتجاوز انتماءها لجنس النبات لتندرج في مجال الضوء والتنوير.

نقرأ في ورقة البهاء أيضا (44 استعمالا شعريا مضيئا للكلمة داخل مقطع يحتفل بطقوس الحياة الفاسية :

غلق فسدريش التسسرجب ينهساك الحكمسة آنيسة مستصدعة مستبدد أحوال الإمسراء لتسعسر من جاءت فاس بهن نساء

32) المرجع نفسه ص 19.

33) محمد بنيس، ورقة البهاء، شعر، دار توبقال للنشر 1988 ص : 25.

34) نفسه ص 49 .

مبسته بحات بخيط الربح يغنين الغنساز رباعية العشق الشبقي يصاحبن الضبحكات بتطريز زهري يشغلن أنحاء مناديل الكمخة بيضاء معطرة برشاش الورد بها ينشرن صباح محبتهن على أعطاف شباب يفضحهم موال ألين من عاشقة يترقرق مفتتعا

غلق فدريش الشرجب لا يفسسدسي إلى مسقسصسورتك المزهوة كل جسعسيم يستسعفر مشذنة وصلاة باكستين

ونقرا في قصيدة والعبور إلى ضفاف زرقاء (<sup>(65</sup>) نذرت لك احمراراً نارياً يسعى به الغنباز شموعا سبعةً أعطيتٌ ما يَسبيك شمسا حرة ومثلنا سميته الإعجازُ

يمثل هذا المقطعان دليلا آخر على ما سبق من افتراض. و ف الغنباز و هنا مقترن بالاحمرار الناري وبالشموع السبعة وبالشمس الحرة وبالإعجاز متجاوزاً وضعه الاعتبادي في سلمية التسميات والتعريفات إلى وضع النور وإعجاز القصيدة. وهو كذلك دليل على فرضية مساهمة الاستعارة في بناء القصيدة. فكيف نفهم سعي الغنباز باحمرار ناري وبشموس سبعة. وكيف نفهم ثمن السبي شمس حرة والإعجاز إن لم يكن التاويل الاستعاري ملجا دافئا لفك التباس العلاقة بين أطراف اللغة داخل إطار عميق التخيل؟ فالغنباز نور يسعى ويحيي، وشمس حرة غير مسبية هي ثمن السبي، والقصيدة المعجزة هي بديل السبي، ولا نسى أن هذه القصيدة تتجه نحو استحالة عبور الضفاف الزرقاء إلى القدس المسبية، التي تتاج إلى من يحررها ويعيد إليها الحياة.

إن نجاح الاستعارة في بناء المعنى مرتبط هنا بالحجم السوسيو ثقافي الذي أسنده لها الشاعر وبموسوعة الذوات المؤولة لنسيجها البلاغي. فنحن داخل هذا المنظور كما يقول 35) محمد بنس، العبور إلى ضفاف زرقاء، نصوص، تبر الرمان تونس 1998 ص 187.

أمبرطو ريكو (36) « لا ننتج استعارات إلا على اساس نسيج ثقافي غني ٥ . وهو ما استثمره الشاعر بشكل عميق الدربة والذكاء والمعاناة في بناء كلمة شعرية جديدة داخل قصيدة تعانق المتخيل في كشفه للمجهول .

ونخلص مما ذكرنا عن شعرية الكلمة أن مسألة الإبداع الشعري مرتبطة عميقا بقدرة الشاعر على المساهمة في التطور الدلالي للألفاظ التي لا يمكن أن توجد أو تتطور إلا عبر أوضاع نفسانية وسوسيونفسانية تعكس من جهة شيئا عن قوانين اشتغال الذهن البشري (37) وتعكس من جهة أخرى كفاية الشعر في توسيع الحقل الدلالي والمعرفي لمفردات اللغة. وهذا الأمر توجهه في اعتقادي، سيرورتان متعالقتان :

مسيرورة الذاكرة، ذلك أن الشاعر يمارس انتقاءات واعية أو غير واعية في محيط ذاكرته فيتنذكر ما يريد وينسى ما يريد، وهو في نفس الوقت يحمل ذاكرة أسلافه التي تنعكس في الكتابة.

. سيرورة اللغة، فكل لغة بناء يتميز عن لغة أو لغات أخرى. والكلمة في نص شعري تحضر عابرة التقليد اللغوي الذي تنتمي إليه وعابرة طرائق توظيفها عند كتاب وشعراء نفس اللغة. فهي لا تحضر منعزلة عن تاريخها الدلالي وتعدد استعمالاتها حتى ولو كان ذلك غائبا عن الوعى المباشر للشاعر.

من هنا تحضر ما يمكن أن ندعوه بخلفية الكتابة ومقصدية الشاعر، لاعتبارها محددة للمرجعية الثقافية التي ينطلق منها وبالتالي محددة لمعجمه ورؤاه، ثم لاعتبارها محددة لمفهوم الشاعر للكتابة بصفة عامة ولمقاصده التي يصدر عنها في سياق كتابته لنص بعينه.

### كنا نعد تدفق الأمداح من شطح إلى ماء

نلاحظ أولا استمرارية الخطاب باستعمال «نا» الدالة على الجماعة مما يفسر دلالة الشطح باعتباره طقسا صوفيا جماعيا. يتضمن هذا السطر بنية استعارية شارحة. فعبارة «تدفق»، المتضمنة لمقومات السيولة والغزارة والقوة والحياة، تعضدها وتشرحها بالمعنى التوسيعي لمصطلح الشرح paraphrase الذي يعني «تطورا تفسيريا أطول من النص»، عبارة «ماء» المتضمنة لمقومات السيولة والشفافية والحياة والارتباط المتزامن بالارض (عيون الماء) وبالسماء (المطر). أما عبارة «أمداح» المتضمنة لمقومات الشعر والغناء والنبوة والفرح والمشاركة الجماعية والإنشاد فتعضدها وتشرحها كذلك عبارة «شطح» المتضمنة لمقومات الإنشاد والرقص والجذبة والتصوف والطقس الجماعي. الجدير بالذكر هنا أن ألفاظ المتتالية

<sup>36)</sup> أمبرتو أمبرطو إيكو 1988 مرجع مذكور ص 53.

D.Greeraerts «la grammaire Cognitive et l'histoire de la sémantique lexicale» în Communications N°53 (37

الشعرية تتشارح كما هو شان العديد من المفردات الشعرية (38). إلا أن هذا التوصيف لا يلغي وضعية التباين ببن و تدفق و و أمداح و و ببن و شطح و و ماء و فإذا كان التشاكل الرابط ببن التدفق والماء ، الموحي بمبدأ السيولة وبالتالي بمبدأ الحياة ، مفسرًا فإن التباين ببن و ماء و وعناء و يحتاج إلى سيرورة تاويلية . ف و الأمداح و و الشطح و تتضمنان إضافة إلى مقوماتهما الحديثة المذكورة مقوم الحياة ، باعتباره مقوما تفاعليا ينتجه سياق النص الذي ينتج بدوره استعارة والنشيد حياة و . إن كل عناصر الإنشاد ، أو الغناء أو الشطح إن لم تتضمن عنصر الحياة والإطلالة على أفقها فإنها تكون أقرب إلى السكون منه إلى الحركة . أما والتدفق و والماء وفقد جعلتهما القصيدة متضمنين لعنصر النغم والحركة والفرح بالإحالة إلى طقس الشطح . ولنتذكر هنا عبارة و ماء القصيدة و وحياة الكلمة و . إن فك الالتباس الذي أفرزه هذا التعارض الدلالي مرتبط بمقصدية القصيدة في أن تجعلنا نعيش في الحاضر الطقس الذي عاشته الجماعة المحتفى بها في الماضي ، وهو لبس طقسا غنائيا بسيطا . إنه طقس جماعي صوفي يغمره الماء المتدفق ويرويه الحرف ، ومن هنا استعارة والماء غناء و والقصيدة ماء و.

وهذي النار تحجب يشبها بفصول دالية مهددة على أعتابها كسنسا كسنسا نقسيم نقسيم نقسيم شعيرة ألانهاء

يبدو التشاكل في هذا المقطع جامعا لما سبق ومتجانسا معه، وذلك باستمرارية معجم النور (النار والأضواء). ويبدو التباين كذلك قويا بين النار واليشب الذي تحجبه: النار حارقة، واليشب حجر كريم مثل الزبرجد ولكنه أصفى منه كما يقول لسان العرب. فإذا كان الجامع بين الاثنين النور الساطع من النار واللمعان الذي يبعثه اليشب فكيف تحجب الشمس يُشبها؟ إن الاستمرارية الشعرية للمقطع تزيد من التباسية المعنى لكنها توسعه، حين يكون الحاجب: وقصول دالية، وهي كناية عن العنب الذي يتحول خمرا، وهو ليس الخمر الجذبة والشعيرة التي تقيمها الجماعة لتماسك الأضواء.

إن الدلالة هنا قائمة على تتال استعاري كنائي مجازي مرسل. ف النار ، دلالة على الاحتراق والمعاناة، و الدالية ، استعارة للشطح الصوفي في الظاهر، والشعري في الباطن، وهي التي يمكن تفكيكها إلى كناية أولا (الإحالة على العنب) وإلى مجاز مرسل ثانيا (الدلالة

38)محمد مفتاح، التلقي والتأويل: مقاربة نسقية، المركز الثقافي العربي، 1994 ص 162.

على الخمر الذي سيعصر من هذا العنب باعتبار ما سيكون). ويبدو أن جامع الاستعارتين المفسر لالتباسية المعنى هو:

### وكنا نقيم شعيرة لتماسك الأضواء،

فالجماعة قائمة مقيمة لشعيرة الاحتفال بالقصيدة، حيث يتحول خمر الشرب إلى خمر التعاري بين خمر التصوف إلى خمر الكتابة أو ماثها. وتماسك الاضواء تشخيص استعاري بين «التماسك» باعتباره دلالة مجسمة، وبين «الاضواء» باعتبارها أطيافا تحولها الجماعة إلى شهب مضيئة بالقصيد وبالاحتراق.

والتباين الذي يقيمه هذا المقطع بين (النار) و(الدالية) و(الشعيرة) و(الضوء) هو ما يخول لنا بناء الاستعارتين : (القصيدة خمر)، و(القصيدة نور) ولنتذكر في هذا المقام من التحليل احتفال الصوفية الكلامي بالضوء وبرمزية الخمر الدالة على التوحد الذي لا يتأتى إن لم يشرق نور الإيمان في قلب الرجل وهو هنا نور الإيمان بجدوى القصيدة وضوئها.

4- ترتبط باقي تشاكلات النص بما سبيقها، ميصداقا لفرضية تؤكدها القصيدة .وتتمثل الفرضية في كون القصيدة تقوم على استعارة مركزية تتفرع عنها باقي الاستعارات الصغرى في النص الذي تساهم الاستعارة في انبنائه ثم في تشعبه وفنموه وتناسله.

. نسلم يتمنا لعواصف : تشاكل الماء وتباين العلاقة بين العواصف المنبثة بالمطر واليتم الدال على الجدب والافتقار لماء النبوة وهو التعارض الذي لا يمكن فهمه إلا إذا فهمنا يتم الشاعر في عالم لا يفهم القصيدة وبالتالي استسلامه لعواصف التحدي والمواجهة.

. نحرر شمسا من غفلة الأشياء: تشاكل الضوء وتباين العلاقة بين تحرير الشمس والاشياء الغافلة، فكيف يتم تحرير الشمس تحرير للقصيدة والقصيدة نور شمسي كما سبق الذكر. ولا تكون غفلة الاشياء إلا ما يسقطها في العتمة، عتمة الاستكانة إلى ما ليس شعريا.

تبدو البنية التعارضية لهذا المقطع مرتبطة ببنية القصيدة ككل. فعروق العواصف ترابط بين السلغي (عروق الارض) والعلوي (ماء السماء)، وهو ترابط يفهم حين نبني المسافة الرمزية بين حياة الارض بفعل قوة الماء وبين حياة القصيدة بفعل قوة الماء وحيث تصبح الكلمة ماء القصيدة والماء كلمة الأرض. إن والعتمات نسكتها وصيغة مرتبطة بما يكن تسميته سكن القصيدة وليلها، وهو ليل معانقتها للمجهول الذي لا يكون مجهولا بدون عتمة باحثة عن ضوئها، وفي هذا الامر استمرارية لتشاكل الضوء الآنف الذكر، وإذا جمعنا التشاكلين يترابط الضوء والأرض فيصير الضوء ليس فقط مطلا من أعلى بل صاعدا

من اسفل أيضا، وتصير العتمة سكن القصيدة وتصير القصيدة سكن الضوء. والعلاقة جدلية بين الاثنين، فالقصيدة تكبر في ليل الجهول والضوء هو المعنى المنبثق عنها.

> من عنيف لهنك تختبر اللغات سموقه وجع لصمت الصاعدين إلى البداية ها هنا كنف توسد بشرها جهة على أهوالها ومضات عابرة تذكر بالهبوب غبارنا

تريد شساعةً وهبت لنا أجراسها

يقوم التشاكل المركزي في هذا المقطع بين الموت والصمت. وهو تشاكل يضمر تباينا بين الصمت واللغة ويتمدد في سموق الهتك وصمت الصاعدين إلى البداية والكتف التي توسد بشرها. إن تأمل هذه العبارات، معزولة عن سياقها التخيلي، يوسع مسافة الالتباس داخلها ومن ثم فإن مقام القصيدة يقدم مؤشرات للفهم.

نقراً في لسان العرب: سمق النبت والشجر والنخل يسمق سمقا وسموقا، فهو سامق وسميق: ارتفع وعلا وطال. وهتك الستر خرقه وجذبه فقطعه من موضعه وشق منه جزءا فبدا ما وراءه. فاي سموق تختبره اللغة؟ إنه سموق انفلاق المعنى كالحب (فالق الحب والنوى) وعلوه كالشجرة ثم تهتك الكلمات سر المعاني فتنمو وتعلو. لكنه هتك وسموق لا يتمان بدون وجع ومعاناة، تؤكدهما استعارة الصاعدين إلى البداية. فكيف لا يكون الصعود إلى البداية وجعا؟ إن الكتابة صعود موجع، وكل صعود بداية لانه لا نهاية للقصيدة. فكل حرف بداية جديدة.

تدخلنا هذه التعارضات الدلالية إلى تعارض آخر عميق الغور:

### . دکتف توسد بنرها،

يبدو التوتر الدلالي في هذه العبارة مزدوجا فالكتف تتوسد والحال أن الوسادة تكون تحت الرأس لا تحت الكتف. هنا ينضاف مقوم تفاعلي جديد تبدعه القصيدة ونحن نعي جيدا هذه الإضافة حين تكون الوسادة بترا. نحتاج هنا إلى تقليب معجمي ليتضح المعنى أكثر : نحن نتوسد الأرض، لكن الكتف في هذه القصيدة تتوسد أرضا عميقة هي البغر. وربما بتقليب الكلمة تقليبا جزئيا بإبدال الهمزة قافا، نحصل على لفظ «القبر»، لكنه قبر كالبغر يعطي الحياة : حياة القصيدة المتوجعة. إن ما سمح لنا بممارسة هذا الاستدلال هو موضوعة الموت المنى،

ويكون الموت صعودا إلى البداية ويكون الصمت لغة، اي قصيدة تخرج من مخالب الموت.

يبقى علينا أن نشير إلى أن تركيب الضمائر في هذا المقطع لم يبدأ بضمير الجماعة بل بالغائب. والأمر ليس صدفة حين نستشف إحالة اللغة على دلالة الموت والغياب: «الصاعدين إلى البداية، كتف توصد بترها». إلا أن (نا) الدالة على الجماعة تعود في نهاية المقطع (تذكر بالهبوب غبارنا، شساعة وهبت لنا أجراسها)، حين يعود عنصر الحياة إلى الانبثاق السريع: «ومضات عابرة»، حيث الضوء دال على الاستمرار، والهبوب دال على الخركة، والأجراس دالة على حركية إيقاع القصيدة.

لاشيء غير الصمت في ولع ليثبت مستحيل من شقو ق الموت

يعود بنا هذا المقطع الأخير من القصيدة إلى بدايتها ليؤكد الفرضية التي بدأنا بها، وهي فرضية دائرية المعنى ومعنى الاستحالة التي لا تعنى المحال بل التحول.

إن المقطع جامع لتشاكالات النص المذكورة :

تشاكل الموت الصمت ولع الصمت ولع الصمت تشاكل الضوء والماء شقوق تشاكل الحياة شقوق الموت

لا يحصل ولع الصمت إن لم يكن الصمت لغة متكلمة، ولا يكون للموت شقوق إن لم ينفذ منها الضوء ويتسرب منها الماء: ضوء المعنى وماء القصيدة. ضوء وماء لا يستقيمان إلا بتحدي الموت وبغناء جماعي يقوده شاعر حي وشعراء أحياء بالكلمة رغم الغياب الجسدي.

لقد قدم لنا عنوان القصيدة والإهداء مؤشرات مضيئة لمحاورة المعنى وبناء الانسجام بين عناصر القصيدة. وهي مؤشرات تمثلت في مرجعية الضمير الجماعي: الشاعر والشاعران، وفي مرجعية مفهوم «المستحيل» الذي يبتدئ أولا منسجما مع معنى الامتناع، لكنه بعد تركيب العلاقة بين ماهو لغوي وماهو نصي، ماهو قاموسي وماهو سياقي، يحول الامتناع إلى إمكان، والاستحالة إلى تحول، وموت الشاعر إلى حياة الشعر، والغناء إلى شطح، والشطح

إلى ماء، والماء إلى ضوء، والضوء إلى معنى.

وتوجهنا هذه الملاحظات الأخيرة إلى الاعتقاد في كون القصيدة سلسلة مترابطة ومتعالقة ومتراكمة، وهو مالا تقدمه بنيتها على السطح. لكن التاويل الاستعاري يبنيه بتحليل الباطن وملء الفراغات التي تنشطها القراءة التفاعلية.

بناء هذه السلسلة هو ما سنقاربه في الفقرة الأخيرة من هذا التحليل والخاص بالتمثيل والتعالق الاستعاريين.

### 6.1.3 . التعالق الاستعاري في القصيدة

يميز ريفاتير بين نوعين من القراءة: الأولى استكشافية تروم التتبع الطولي العمودي والمركبي للنص، وهو ماحاولنا القيام به في الصفحات السابقة؛ والثانية استرجاعية تروم البعد التأويلي للنص المولد للدلالة: وفالنص تنويع على بنية واحدة. موضوعاتية أو رمزية أو ماشاكل. أو تعديل لها. وهذه العلاقة المستمرة ببنية واحدة تشكل الدلالة وهو مساسنحاول تتبعه الآن من خلال إعادة تركيب تشاكلات القصيدة المذكورة آنفا.

إن أول من اهتم بالتعالق الاستعاري هو ميخائيل ريفاتير، في إطار تحليله للاستعارة المحبوكة أو الترشيحية في الشعر السوريالي، ((40) الذي تبدو فيه الصورة مظلمة، معقدة، عبثية تؤدي بالنقاد إلى اللجوء خارج النص. يخالف ريفاتير هذا الطرح. فهذه الصور لا تبدو كذلك إلا حين تكون معزولة عن سياقها. أما حين نتناولها داخل سياقها (تعلق السابق باللاحق) فإنها تصير مفسرة، ذلك أن اعتباطية هذه الصور لا توجد إلا بالنسبة لعاداتنا المنطقية ولوضعنا النفعي بالنسبة للواقع اللغوي. إن الكلمات تفرض منطقها داخل عالمها الشعري، مؤسسة ومبدعة بذلك سننا خاصا.

ويعرف ريفاتير والاستعارة المحبوكة و المرشحة التي تسمح بدراسة هذه الأشكال بكونها: وسلسلة الإستعارات المتعالقة بواسطة التركيب أي المنتمية إلى الجملة نفسها أو إلى البنية نفسها السردية أو الوصفية، وبواسطة المعنى حيث يعبر كل منها عن مظهر خاص من كل أو من شيء أو مفهوم تعرضه الاستعارة الأولى من السلسلة (41). في هذه الحسالة تكون الاستعارات الاخرى مشتقة من الاولى بحيث تقوم بتدقيقها أو تطويرها. ويقصد ريفاتير بالاشتقاق أن خانة المستعار تشغلها كلمة بينها وبين خانة المستعار الاول أواصر قربى وكذا نفس الشيء بالنسبة للمستعار له.

39) ريفاتير، **دلائليات الش**عر،مرجع مذكور ص 17. وقد استانسنا في ترجمة هذا المقطع بالنص العربي من ترجمة محمد معتصم، منشورات كلية الآداب بالرباط 1997، ص12.

M.Riffaterre, la production du texte, seuil 1979 (40

41) المرجع نفسه ص 217.

فإذا كان النص الشعري المعاصر ويعتمد على الاستعارة كوسيلة أساسية في انبنائه، وإذا كان القارئ يتعامل مع النص باعتباره كلا موحدا (منسجما)، ويدركه في هذه الكلية ويصل إلى دلالته (أو دلالاته) فسمعنى هذا أنه قد اكتشف علاقات رابطة بين تلك الاستعارات، بمعنى أن هناك تعالقاً بين الاستعارات التي تشكله والسؤال إذ ذاك يغدو: كيف تتعالق الاستعارات المشكلة للنص (19 يحضر في سياق هذا التعريف الفرق (أو الملاقة) بين الاستعارة المرشحة والتمثيل.

ويعرف شيشرون التمثيل allégorie قائلا : «حين تجري عدة استعارات الواحدة تلو الأخرى، فإن الخطاب يصير شيئا آخر، لهذا يدعو اليونان هذا النوع تمثيلا). (43)

ومع ذلك فالاستعارة المرشحة كما يرى مورو، ليست بالضرورة تمثيلا: إذ ينبغي من أجل أن نستعمل هذا المصطلح أن تكون الصورة في نفس الآن على المستوى الشكلي استعارة المرشحة وعلى المستوى التصوري تشخيصا أو تجسيما. وهما نمطان من التمثيل يتعارضان. فالصورة المشخصة personnifiante توافق صورا ذاتية المركز egocentrique صادرة عن ذاتها نحو تشخيص عناصر من العالم الخارجي، بينما توافق الصورة المجسمة -matériali صورا كونية المركز cosmocentriques تسعى إلى تجسيم مفهوم أو كائن أخلاقي.

يبقى لنا من هذه التحديدات أن نخلص إلى أن صلة القربى بين الاستعارة والتمثيل قوية أو كما يقول لوسبرج: «التمثيل نوع من الاستعارة المتصلة. (45) فإذا كانت الاستعارة تقاطعا فريدا (1 7 ب) فإن التمثيل اتحاد للتقاطعات:

### $...\{ j \cap \omega \} U \{ j \cap \omega \} U \{ \omega \cap i \}$

وهو ما يفيد دلالة السلسلة النصية المتعالقة استعاريا كما نود تبيانها من خلال استعارات القصيدة المحتفى بها في فقرة التشاكل. وقد مكنتنا التشاكلات المدروسة من بناء تعالقات استعارية متباينة في الظاهر، منسجمة في الباطن. ودفعنا هذا المسار التأويلي إلى استنباط استعارات مركبة متوافقة مع كيفية اشتغال المعنى في جمل النص ومقاطعه.

يبقى أن هذا الانسجام الحلّي في حاجة إلى إثباتُ انساجمه الشمولي الذي يمكن إقامته انطلاقا من بناء سلسلة تعالقية ترادفية بين الاستعارات المستنبطة :

«الاستحالة إمكان». هذه الاستعارة هي التي اعتبرناها مركزية وتأسيسية. وتتفرع عنها عبر سيرورة دلائلية، باقي استعارات النص: الماء غناء، القصيدة ماء، الخمر قصيدة،

<sup>42)</sup> محمد خطابي، لسانيات النص، المركز الثقافي العربي 1991 ص 331.

P.Moreau, L'image littéraire, SEDES Paris, 1982: P53 (43

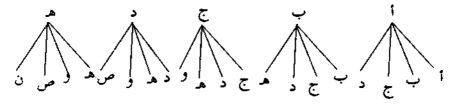
<sup>44)</sup> المرجع نفسه ص 54

H.Morrier, Dictionnaire de la poétique et de la rhétorique, PUF Paris 1975 P 65 (45

القصيدة نور، العتمة سكن القصيدة، القصيدة سكن الضوء، الصمت لغة، الموت حياة. هذه الاستعارات مؤكدة للفرضية الاستعارية الأولى «الاستحالة إمكان». لكن كيف تكون هذه الاستعارات منسجمة والسياق الدلالى لبنياتها المجمية مختلف؟

تتدخل مفاهيم المماثلة بالتعدية والمشابهة العائلية والترادف وهي تعني أن المماثلة المباشرة بعيدة المنال، لكن بناء قصيدة «مستحيل» باعتباره عائلة دلالية منسجمة يجعل عناصرها تتماثل وتتشابه الواحدة تلو الاخرى ليتم بناء التشابه بين الاول والاخير. وهو أمر تبرره فرضية ترادف مفردات اللغة باعتبارها تنتمي إلى نواة معنوية واحدة مرتبطة بالموت والحياة والجنس والسيولة...(44)

إن المشابهة العائلية مرتبطة بكون وسلسلة من الموضوعات (1. ب. ج. ه.)، قابلة للتحليل انطلاقا من خصائص أ / ب / ج / د / ه / و / ص / ن، بحيث إن كل موضوع لا يشترك مع الموضوعات الآخرى إلا في بعض الخصائص، من الواضح أنه يمكننا حتى حين ناخذ بعين الاعتبار سلسلة محدودة من الخصائص أن نحدد قرابة بين موضوعين لا يشتركان في شيء بينهما، وهما رغم ذلك ينتميان إلى سلسلة مفصلة من علاقات المشابهة.



ليست هناك في النهاية، أية قرابة مشتركة بين أو هـ باستثناء تلك التي تنتمي إلى الشبكة نفسها للمشابهة العائلية 90°،

تكاد قصيدة «مستحيل» تشتغل تقريبا داخل نفس هذه السيرورة الدلائلية. فإذا عدنا إلى الاستعارة المذكورة سنجد أن المعاني المتعالقة هي : السيولة (ماء، دالية) والطرب المرتبط، من جهة، بطقس التدين الصوفي (أمداح، شطح، شعيرة)؛ ومن جهة أخرى بالجنس (رجفة، أشهى، هتك)، والضوء (أجرام، النار، يشبها، أضواء، ومضات) والموت (يتمنا، عتمات، بترها، أهوالها) والحياة (الغنباز، عروقها، الماء، دالية).

إن هذه المعاني، في شكلها الاستعاري، لا تتماثل إلا جزئيا. فالجامع بين وحدات «الماء غناء» و «القصيدة ماء» و «القصيدة خمر » هو عنصر الماء، والجامع بين «القصيدة نور» و «العتمة سكن القصيدة» و «القصيدة سكن الضوء» هو عنصر النور. وهما عنصران

<sup>46)</sup> محمد مفتاح (1994) مرجع مذكور ص 162. 47) أمبرطو إيكو (1992) مرجع مذكور ص 372.

تتاسس بهما الحياة. لذلك فإن الاستحالة إمكان التي تتحول في نهاية النص إلى الموت حياة، لا تعني سوى استحالة الموت إلى حياة، أي إلى قصيدة وذلك انطلاقا من استعارتين تأسيسيتين: الأولى هي أن الشعر هاء الحياة وضوؤها. وتقدم القصيدة الحياة من خلال طقس المعاناة الذي توحي به جدلية الماء والضوء، ثم الاستعارة الثانية التي تتناسل عن الأولى وهي أن موت الشاعر حياة القصيدة. ويسمح لنا بهذا التاويل العلاقة بين الإهداء في بداية النص وطبيعة الخطاب القائم على الضمير الجماعي المشترك، الذي ينتهي بمواجهة الصمت والمستحيل، فالصمت لغة تنتج مستحيلا هو القصيدة، التي تقهر الموت الجسدي وتعانق للها في عتمة المعنى الباحث عن الضوء والحياة ومن شقو(ق الموت)».

#### 7.1.3. تركيب

اعتمدنا في تحليل بناء قصيدة مستحيل على تتبع كل عناصرها التكوينية من عنوان وإهداء وجمل ومقاطع وفضاء. وقد توصلنا إلى أن لا نحويتها عنصر مساهم في بنائها الاستعاري، وأن التلاعب النصي بالروابط المنضدة والمنسقة للنص تعيد الاستعارة تأسيسه من خلال تعالقها وتفرعها إلى استعارات صغرى مكونة لنسيج النص وبنيته الدلالية. كما وفر لنا التحليل إمكانية إبراز بناء الإنسجام من خلال المشابهة العائلية، التي تربط بين عناصر الاستعارة وتوفر لها التلاحم والتماسك والترادف. واعتبرنا الإهداء إضافة إلى ذلك، مؤشرا نصبا مساهما في بناء المعنى، بحيث لم نعتمد فقط على البنية اللغوية للنص بل أيضا وبشكل جزئي على النسيج الثقافي الذي تحيل عليه القصيدة وتؤكده موسوعة القارئ فتنشط عناصره. وقد كان لتحليل المقومات الملاصقة ثم المقومات التفاعلية السياقية أثر في فهم التراكيب الاستعارية المبتكرة وملاحظة التطور الدلالي للكلمة الشعرية وتحقيقها لزيادة المعنى من خلال سياق النص المبتكرة وملاحظة.

### 2.3. استعارة البناء والهدم: قصيدة «شعراء) لقاسم حداد

تحتل قصيدة «شعراء» لقاسم حداد الموقع ما قبل الأخير من الجزء الأخير من الجزء الأخير من ثلاثيته: قبر قاسم يسبقه فهرس المكابدات تليه جنة الأخطاء. (48) وهي قصيدة تصنع بقوة فراده الاستعارة في بناء المعنى وتشكله، وفي توسيع الحقل الدلالي لمعجم اللغة، وفي ربط أواصر قربى جديدة بين أشياء الكون ومراجعه: الطبيعة والثقافة، الطين والشجر، الماء والطير، الثلج والحلم، الطفل والنهد، التفاحة والاسطورة، القميص والعفو.

يرتكز تحليلنا في هذه الفقرة على مقاربة الاستعارة الشعرية من خلال بناء المعجم وبناء التعالق.

48) قاسم حداد، قبر قاسم يسبقه فهرس الكابدات تليه جنة الأخطاء، الكلمة للنشر والتوزيع، البحرين، (269-271) 1997

#### 1.2.3 . العنوان والإضاءة

يقوم العنوان بوظيفة الإضاءة والتأطير بالنسبة لتشكل المعنى في النص ويمكن أن نعتبره في هذا السياق بؤرة النص الدلالية ومؤشر بلاغيته، فاختيار كلمة «شعراء» في الجمع عنوانا للنص، قرينة على وضع احتفائي. ويدل على ذلك تكرار الكلمة وإحالاتها في النص (يرسم الشعراء، يفعل الشعراء كلام القصائد، احتدام القصائد، يعبث الشعر). فكيف يتشكل هذا الاحتفاء وكيف تساهم الاستعارة في بنائه شعريا؟

### 2.2.3. بناء المعجم : الفعل والمفارقة

يتأسس المعنى من خلال تقابل كلمتين في النص هما: الشعراء والأشقياء ويبدو لأول وهلة أن الأمر يتعلق بفئتين متعارضتين، إلا أن بناء المعجم النصي ينتهي إلى غير ذلك، فالشعراء هم الاشقياء.

ترتبط هذه المسألة بالمؤشرات الأولى للمعنى الدالة على الفعل:

| الأشقياء يغادرون (الكوخ) | الشعراء يرسمون (الطبيعة) |
|--------------------------|--------------------------|
| يعبثون                   | يبتكرون                  |
| يدافعون                  | يبنون (كوخا)             |
| يعصفون                   | يغنون                    |
| يصاعقون                  | يفتتحون                  |
| تنتابهم                  | يبثون                    |

تقدم الصيغة الأولى للفعل النتيجة الأولية التالية المرتبطة بالافعال الحركية. فالشعراء يرسمون الطبيعة ويبنون كوخا ويغنون ويفتتحون طريقا ويبثون ذاكرة. وفي مقابل ذلك يعصفون ويصاعقون وتاخذ اطرافهم في النحول وتنتابهم الطبيعة.

يبدو المعجم المركز على الفعل متفارقا بين الفئتين. فالعملية الأولى تطلبت أفعالا ذات إيحاء تنظيمي (الرسم والابتكار والغناء والافتتاح والبث) مرتبط بالخلق وهي الكلمة الدالة على أفعال الابتكار والبناء أما العملية الثانية فقد تطلبت مرحلة مابعد البناء مثلتها أفعال ذات إيحاء تفكيكي (انتهاكاتهم، يعبثون، يداًفعون، يعصفون، يصاعفون) مرتبط بالهدم والتقويض.

فالشعراء يبنون في مرحلة أولى، ثم يتحولون إلى أشقياء فيهدمون. كيف تأتَّى لنا أن نقيم هذا التقابل؟

يقدم لنا النص دلائل قولية وهو يتقدم في بناء المعنى وتناسله :

- ـ والفتية العابثون يؤدون أخطاءهم جوقة جوقة كاحتدام القصائد في بهجة الوقت.
  - ـ ماذا يفعل الشعراء لأحلامنا الواهنة؟
    - ـ يعبث الشعر بالنثر
    - ـ ويوتكب الأشقياء الجرائر مغفورة
  - فتعفو الطبيعة عن خالق عابث وتصلى إليه.

يبدو التشاكل الدلائي قويا بين أجزاء العبارات في هذه الجمل الشعرية. فالعابثون يؤدون أخطاءهم كاحتدام القصائد، والشعراء يفعلون شيئا لأحلامنا الواهنة والشعر يعبث بالنثر والاشقياء يرتكبون الجرائر مغفورة.

يتأسس هذا التشاكل كما يلي :

| يعبث الشعر بالنثر             | العابئون |
|-------------------------------|----------|
| يؤدون أخطاءهم                 | 1        |
| احتدام القصائد                |          |
| يرتكبون الجراثر               |          |
| يفعلون أشياء لأحلامنا الواهنة | الشعراء  |
| تعفو الطبيعة عن خالق عابث     |          |

بناء التشاكل : الشعراء الاشقياء العابثون يعبثون بالنثر فيقولون شعرا قصائده محتدمة ويرتكبون في حق النثر جرائر لكن الطبيعة (طبيعة اللغة تغفرها) لانها توقظ أحلامنا الواهنة وتداويها.

قدم لنا هذا المستوى من مقاربة المعجم إمكانية لتحديد طبيعته وهي الممثلة في الصيغ الفعلية وفي حركية هذه الصيغ وفي التفارق بين وظيفتين، وظيفة الهدم ووظيفة البناء.

3.2.3. بناء الاستعارة : التعالق ووظيفة الخلق

كيف تحضر الاستعارة؟ وكيف تعمل؟ وكيف تتعالق؟

ماذا يبنى الشعراء وماذا يهدمون؟

إن المؤشرات المعجمية، التي خلقت جسر التماثل بين الشعراء والأشقياء، مؤشرات استعارية أساسا. وعنها يمكن صياغة الاستعارة المركزية التصورية التالية: الشعراء أشقياء. يمكن من خلال هذه الاستعارة أن نحلل تشكل الاستعارات النصية الاخرى وأن نبني جسر التعالق بينها.

1.3.2.3 . الاستعارة : وظيفة البناء

تقدم قصيدة شعراء سلسلة استعارية تحيل على وظيفة البناء:

يرسم الشعراء الطبيعة قبلها ،

يتكرون،

ويبنون كوخا يغادره ثلة من الأشقياء.

يغنون حينا،

ويفتتحون طريقا لكي يأخذ الماء شكل النهر .

ييثون في الطين ذاكرة للشجر

ويكتشف الطير ألوانه من كلام القصائد

يختار أصماءه النادرة.

كل الأفعال التي يضمها هذا المقطع دالة على وظيفة البناء (يرسم، يبتكرون، يبنون، يفتتحون، يبثون)، إلا أن اللافت للنظر هو ما يبنيه الشعراء. وهذا ما تجيب عنه بنية الاستعارة.

تكمن بؤرة التوتر الاستعاري في هذا المقطع في كلمتي : الطبيعة والكوخ. فالشعراء لا يرسمون الطبيعة بل يكتبون الشعر ولا يبنون كوخا بل يبنون شكل القصيدة.

هنا تبرز الاستعارة التأسيسية الأولى :

اللغة طبيعة

القصيدة كوخ

يسند الشاعر للشعراء وظيفة أن يرمسموا الطبيعة. فهم يخلقونها من جديد. وتؤكد كلمة (قبلها) هذا المعنى، أي قبل أن تتحرك الطبيعة أو قبل أن تكون اللغة. وكأن اللغة جاءت من أجل يكون الشعر. ويبدو أن عمل الشاعر لا يتوقف عند رسم الطبيعة (اللغة) أو بناء الكوخ (القصيدة):

. الشعراء يفتتحون طريقا = الشعراء يفتتحون مسالك المعنى

. ياخذ الماء شكل النهر = تاخذ الكلمات شكل القصيدة

وعن هذه البنية الاستعارية يمكن صياغة استعارتين ثانيتين:

الكلمة ماء

القصيدة نهر

من المطبيعي أن تتشعب الاستعارة من الطبيعة إلى الكوخ إلى الماء إلى النهر لأن الإحالة

على عنصر الطبيعة إحالة على الحياة في شموليتها. ولا يتأتى لهذه الحياة الاستمرار بدون ماء ينبع ونهر يجري. نستحضر هنا كل المعاني التي تربط الماء بالنص (ماء القصيدة وماء النص) تي حياته ومجراه ومنتهاه.

#### الشعراء يبثون في الطين ذاكرة للشجر.

إن تحول الشاعر إلى هذا المستوى من الصياغة إمعان في توسيع دائرة العلاقة بين الشاعر والطبيعة، والشاعر واللغة. وتتاسس الاستعارة هنا على عنصر التجذر والعلو. فالطين دلالة على الجذور والتمدد والعلو:

اللغة طين

القصيدة جذر

الخيال شجر

اعتمدنا هذا التشكل الاستعاري لأن إيحاء النص يوجهنا إلى أن عمل الشاعر شبيه بصانع الطين. ونعتقد أن كلمة (كوخ) مؤشر قوي على هذه العلاقة. فالشاعر يخلق من الطين (اللغة) بيتا له جذور (القصيدة) وتنمو فيه أشجار (اللغني والمتخيل).

وتكتمل صور البناء بالعلاقة التي تؤسسها القصيدة بين الطير واللون والاسم والقصيدة. فأن (يكتشف الطير ألوانه من كلام القصائد ويختار أسماءه النادرة) إشارة إلى الصور الجديدة التي تبدعها القصيدة من خلال السياق الجديد للكلمات ويبدو أن التركيز على الطير رمز لعلو المعنى وفرادته، وهو أمر تؤكده كلمة (النادرة) التي تخلق مسافة الاختلاف والتوتر بين ما تقوله اللغة وما تخلقه القصيدة:

القصيدة رحم اللغة

القصيدة خلق

يمكن اعتبار هذه الاستعارة توسيعالمستوى البناء نحو مستوى الخلق. ولا يظهر أن مقصدية القصيدة ترفضه، بل تلمح إليه وتصرح أيضا ( تؤسس للخلق، فتعفو الطبيعة عن خالق).

إن وظيفة القصيدة، باعتبارها بناءً ثم خلقا، أكدته كل الاستعارات المذكورة. إلا أن وظيفة أخرى تحضر إلى جانب البناء وتتدخل من أجل العبث والمناوشة وقلب نظام العلاقة بين اللغة والعالم.

### 2.3.2.3 الاستعارة : وظيفة الهدم

تتركز هذه الوظيفة على الاستعارة المركزية التي أشرنا إليها في بداية التحليل: الشعراء أشقياء / الشعراء عابثون.

يدأ الفنية الأشقياء انتهاكاتهم يعبثون قليلا،

ويدَّافعون، كأن الطبيعة تنتابهم،

يعصفون ويصاعقون

إن عادة الطبيعة أن لا تظل على حالها هادئة وديعة، بل تعصف وتمطر وتغضب وتحول كل عناصر المكان. ويبدو أن الشاعر أراد خلق قياس بين غضب الطبيعة وغضب اللغة وعبث الشعراء.

تغضب الطبيعة تعبث بالأرض والشجر

تغضب القصيدة تعبث باللغة والمعنى

يعبث الاشقياء يحولون منطق اللغة إلى نص.

تحضر عبارة (كأن الطبيعة تنتابهم) إشارة إلى حالة التحول الطبيعية من اللغة إلى القصيدة. وتتمثل وظيفة الهدم في أن الطبيعة تقوض مجالها الجغرافي لتعيد يناءها من جديد طبيعة أخرى حية وخصبة. ومثلها تقوض القصيدة مجالها اللغوي لتعيد تشكيله من جديد عالما يحكمه الانزياح أولا والبعد ثانيا وإبداع الصورة وعلو المتخيل وإعادة تشكيل العلاقة بين اللغة والإنسان، عالما تحيا فيه القصيدة من جديد وتنمو أوراقها وعروشها وورودها، يسقيه ماء الاستعارة وفرادة المعنى وعمق البناء.

نستطيع هنا أن نصوغ استعارتين جديدتين مرتبطتين بهذه الوظيفة :

القصيدة هدم

الهدم بناء

إن صياغة هاتين الاستعارتين مبرر نصيا:

يعبث الشعر بالنثر

ويرتكب الفتية الأشقياء الجرائر مغفورة

مثلما يخدش الطفل نهدا ويبكي عليه،

مثلما يكسر النص صورته

فتنهال تفاحة الحب

تستغرق المرأة في عاشق ضائع.

مثلما يفضح الذئب أسطورة في القميص لللمّي

ويعترف الأخوة الأبرياء

فتعفو الطبيعة عن خالق عابث،

وتصلى إليه.

يقدم هذا المقطع الاخير من القصيدة كل عناصر الهدم: (يعبث، يرتكب الجرائر، يخدش، يكسر) مرتبطة باستارة بؤرية هي: (يعبث الشعر بالنشر).

ويتمثل هذا العبث في الجرائر التي يرتكبها الفتية الأشقياء. إلا أن بروز الهدم باعتباره بناء ينبثق مع كلمة (مغفورة). فهو ليس هدما مطلقاً. وقد صور الشاعر هذه العلاقة من خلال عدة صيغ تشبيهية استعارية :

يعبث الشعر بالنثر يخدش الطفل نهدا يرتكب الفتية الجرائر يكسر النص صورته

يقوم هذا التقابل الاستعاري بين صورة العبث الشعري الذي يماثله الشاعر بالنص الذي يكثله الشاعر بالنص الذي يكسر صورته وبين بنائها من جديد (تنهال تفاحة الحب). ويقوم كذلك على صورة جنسية : ارتكاب الخطيئة وخدش الطفل نهدا. إلا أن الطفل يبكي عليه فتكون الخطيئة مغفورة (تعفو الطبيعة عن خالق عابث، وتصلى إليه).

لا تبدو كل عناصر الهدم نهائية، إذ تنبثق صورة البناء والخلق مما يبرر استعارتنا: الهدم بناء حيث تكون القصيدة هدما لنموذج وبناء لنموذج جديد لا ترفضه اللغة بل تغفره للشاعر الخالق/العابث، وتحييه / تصلى إليه.

يمكننا أن نشير إلى عناصر البناء والخلق الجديد، مقابل عناصر الهدم المذكورة بصورة نصية دالة على المقايسة بين الطبيعة واللغة :

كأن الطفولة

تنتخب الشكل في بغتة ،

والعيون

تحملق مأخودة بارتجال الطبيعة.

والفتية العابثون يؤدون أخطاءهم جوقة جوقة

كاحتدام القصائد في بهجة الوقت.

والكائنات تفض الهدايا

وتأخذ صورتها الفاتنة

كأن السنة

تؤسس للخلق، والناس مذهولة البدء تلثم ثلجا شفيفا يزين مرآتها كي ترى، ماذا يفعل الشعراء لأحلامنا الواهنة.

إن كل العناصر التي تحيل عليها هذه العبارات دالة على طبيعة العلاقة التي أقامها الشاعر بين الإنسان (الطفولة، العيون، الكائنات، تلثم) وبين الطبيعة (السنة، ارتجال الطبيعة، الخلق، ثلجا شفيفا). فالشعر طفولة تخلق الشكل بغتة مثلما ترتجل الطبيعة عبثها

### في ماحولها وتحوله.

ويبدو أن الاستفهام البلاغي ( ماذا يفعل الشعراء بأحلامنا الواهنة ) إشارة إلى إعادة خلق هذه الاحلام وإخراجها من وهن العادة والرتابة إلى الحياة التي يفتتحها الشعراء في القصيدة مثلما تنفخ الحياة في الكلمات :

#### الشعر إحياء الحلم

لم يكن الشاعر بعيدا عن استعاراته الشعرية حين قال: والكاتب يخترع الكلمات. إنه ينسج علاقات جديدة لتلك الكلمات الم<sup>(49)</sup>. فقد احتفى بالقصيدة داخل القصيدة واحتفى بالشكل داخل التناغم الكلي للطبيعة والإنسان. اليس في وطن الاستعارة يكون المرء شاعرا؟!

ولم يكتف الشاعر بإقامة صرح القصيدة على علاقة القياس والمشابهة والاستعارة، بل استوحى الذاكرة والمقدس حين انبنى النص في نهايته على الرمزية بين تفاحة الحب وتفاحة آدم ورمزية العلاقة بين قصة يوسف والذئب واعتراف الاخوة بالذنب وبين لعب القصيدة باسرار الطبيعة وكانها تفضح لغزها مثلما فضع الذئب اسطورة القميص فسجدت الكواكب والشمس والقمر ليوسف الجميل وصلت الطبيعة وحيت الشاعر الخالق للجمال، وولان الشكل في العمل الفني يزداد جمالا كلما نجح في كشف دواخلنا، فليس أكثر فتنة من العاشق واقفا في مهب الناس والله.

#### 4.2.3 تركيب

حاولنا في هذه القصيدة أن نبين كيف تتعالق استعارات النص من خلال مفارقة الشعر والعبث واستعارتها: الشعراء أشقياء، ومن خلال استعارة: القصيدة خلق التي تتفرع إلى وظيفتين: وظيفة البناء ووظيفة الهدم اللتان تتفارقان في مستوى أول: البناء ثم الهسدم وتتعالقان في مستوى أثان: الهدم بناء.

وبينا أن نظام بناء القصيدة تم على أساس المقايسة بين اللغة والطبيعة وبين الكلمة والقصيدة والماء والنهر والطين والشجر. وقد كان للاستعارة الدور الاساسي في تحقيق التعالق والانسجام وفك الالتباس بين هذه العناصر المتباينة والمتراصة في نسيج نصى واحد.

اعتمد تناسل المعنى في هذا النص على الاستعارة المرشحة الحبوكة وعلى تفاعل عناصرها ووظيفتها التشخيصية فتم التآلف بين الافعال الدالة على البناء والافعال الدالة على الهدم والافعال الدالة على الخلق. وأثبتنا كيف أن وظيفة الإضاءة في العنوان جاءت متشابكة مع النسق الدلالي العام للنص الذي يمكن اعتباره استعارة احتفاء بالقصيدة في اشتغالها على إعادة تشكيل الكون شعريا وإحياء الحلم في ذاكرة الإنسان.

<sup>49)</sup> قاسم حداد. مرجع مذكور ص 61. 50) المرجع نفسه ص 108.

### الفصل الرابع

## الاستعارة والبناء: نموذج العمل الشعري

غريبة تلك الطرائق المدرسية عن الشعر، فالقواعد كلها لا تخلق القصيدة، رغم أن القصيدة لا توجد إلا بهذه القواعد. في الفرق بين القصيدة وقاعدتها فسحة من الازرق لا نستطيع الإمساك بها أبدا. نحن فقط نقترب منها لننصت إلى ما استودعه الشاعر في الكلمات من مجهول له أن يبقى مجهولا، بل إن الشاعر الاساسي هو من يحافظ للقصيدة على مجهولها، حقيقة تسكن ما يتعدى الكلمات.

محمد بنیس الشعر مستودع أسرار کبری

إذا كنت من أهل الدقة في التوفيق بين الألفاظ، فسيتاح لك الوصول إلى البلاغة بامثال هذه التراكيب التي تستحيل بها اللفظة القديمة لفظة جديدة.

قاسم حداد ليس بهذا الشكل ولا بشكل آخر

### 1.4. العمل الشعري: فرادة التجربة والبناء

يبدو أن الانتقال من مقاربة تشكل الاستعارة وتعالقها في القصيدة إلى مساءلة العمل الشعري، انتقال للحديث عن تطور التجربة وتعدد اشكال البناء. وأعني بذلك مقاربة اشتغال الاستعارة وبنائها ضمن سياق شعري يتجاوز القصيدة أو الديوان الجامع للقصائد إلى مفهوم جديد للتخييل الشعرى يتعلق بالكتاب.

يتجه عملنا إذن إلى مقاربة بناء الاستعارة في عملين شعريين هما كتاب الحب (١) لحمد بنيس، وأخبار مجنون ليلي(2) لقاسم حداد توخيا منا تتبع عمل الاستعارة الشعرية عند الشاعرين من خلال القصيدة كما تم في الفصل الثالث من هذا العمل، ثم في النص الاوسع كما في هذا القسم من الدراسة.

يحتل كتاب الحب لمحمد بنيس مبق البناء والموضوع في الحديث عن الحب شعريا داخل منظومة جديدة هي الكتاب عوض القصيدة. ذلك أن تجربة تقاطع الشعر والرسم من خلال العمل المشترك بين محمد بنيس وضياء العزاوي حول موضوع الحب في نهاية هذا القرن، وبعد خمسة قرون من سقوط غرناطة وخروج المسلمين من الأندلس، لم يتم تناولها في الثقافة والادب العربيين المعاصرين قبل هذا التاريخ وبهذه الجرأة والعمق الإبداعي وقوة الرسالة التي يوجهها هذا العمل الشعري للإنسانية.

ظهر مفهوم الكتاب كشكل جديد للكتابة الشعرية عند محمد بنيس في نص و ورقة البهاء، الصادر سنة 1988 وأعيد نشره ضمن الأعمال الكاملة للشاعر() في مستهل جزئها الثاني، وهو نص طويل أخذت فيه الكتابة عند محمد بنيس شكلا إبداعيا متفردا في الصياغة والرؤيا والبناء والتشكيل البصري للصفحة.

وياتي كتاب الحب امتدادا عميقا لورقة البهاء في تصور العمل الشعري ضمن بنية جديدة، وحوارا شعريا للتراث الثقافي العربي حول مسألة الحب.

يشترك كتاب الحب وأخبار مجنون ليلي في اجتماعهما حول موضوع الحب من جهة، وفي استراتيجية العمل الشعري الذي يقوم عليها كل من النصين من جهة ثانية، وفي تزاوج الرسم والشعر من خلال تجربة التعاون المشترك مع الفنان ضياء العزاوي في إضاءة النصين من الناحية التشكيلية البصرية والايقونية. ومع هذا الاشتراك، يختلف العملان في أن الاول تقاطع في تأسيسه مع نص أندلسي نثري ـ شعري هو طوق الحمامة لابن حزم الاندلسي مع

<sup>1)</sup> محمد بنيس، كتاب الحب، دار توبقال للنشر، 1995. وقد اعتمدنا على الطبعة المنشورة ضمن الأعمال الشعرية 2002 المعدلة للطبعة الأولى.

 <sup>2)</sup> قاسم حداد، أخبار مُجنون ليلي، الكلمة للنشر والتوزيع، البحرين، 1996.
 3) محمد بنيس، الأعمال الشعرية، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، دار توبقال للنشر، 2002.

محاورة معالم أخرى أساسية داخل التراث الإنساني منتاتي على ذكرها لاحقا، وأقام الأول هيكل الكتاب على أبراب وفصول ومقاطع ونصوص موازية، بينما تقاطع الثاني مع نص مشرقي هو أخبار المجنون لابن منظور ونص شعري هو أشعار قيس بن الملوح، واختار لعمله هيكلا قائما على خطيه المكتوب واستثمار اللازمة الشعرية والتوازي البصري على الورقة بين كلام الشاعر وكلام المجنون، وهو أمر سنقاربه بتفصيل في حينه.

### 1.1.4 . النص الواصف وإضاءة التجرية

لم يترك الشاعران مجال الحديث الواصف لتجربتهما فارغا بل عمل كل منهما على تأطير ظروف العمل وسياقه وفتح حوار ثقافي حول تجربة غير مسبوقة في الكتابة الشعرية المعاصرة. وهو ما يمكن أن ندعوه بالخطاب المقدماتي حول العمل رغم أن حديثهما لم يأت ضمن الإصدار بل موازيا له في إطار مناسبات ثقافية تمثلت عند محمد بنيس في استضافته ضمن فعاليات مهرجان الرباط لسنة 1996 (4) وتمثلت عند الثاني في ندوة مشتركة في البحرين مع ضياء الغزاوي ومحمد بنيس في افتتاح معرض ومجنون ليلي ٤ في أبريل 1996 (5).

كان السؤال الاساسي بالنسبة لمحمد بنيس هو: لماذا طوق الحمامة؟ فقد جاء النداء الأول من الفنان العراقي ضياء العزاوي من أجل وعمل شعري تشكيلي يصدر في نهاية القرن بمناسبة مرور خمسة قرون على خروج العرب من الاندلس. ومن جهة أخرى، فإننا، في هذه الفترة الحرجة، ونحن نعيش في زمن الحروب والبغضاء، لابد لنا كفنانين وشعراء مسكونين بالحب من أن نقول كلمتنا في هذا الزمن».

لم يكن الأمر مختلفاً مع قاسم، فقد وكان ضياء العزاوي هو صاحب النار الأولى... وعندما طرح على للمرة الأولى رغبته في أن نحقق معا كتابا عن (مجنون ليلى)، شعرت أن شخصا مكتنزا بشهوة المغامرة يغرر بشخص لا يهدأ بغير تلك الشهوات. وعندما يكون الحب هو سدرة المنتهى، ففي الأمر ما يدعو للاستسلام. وبقدر ما باغتتني الفكرة، فإنها راقت لي إلى درجة النشوة. ففي غمرة واقع عربي يتهاوى تحت وطأة الحرب والسياسة والعنف، سيقف شخص يلتفت بإبداعه إلى كل ما هو مغفل ومسكوت عنه ومكبوت وصادر أيضا.

قال لي العزاوي يومها إنه يشتغل على تحقيق عمل فني يتصل بالحضارة والفن والكبرياء الإنساني. عمل يفجر طاقة الحب في حياتنا، ففي الحب شيء من المستقبل، وكم

4) فراس عبد الحميد، «كتاب الحب: تحية فاسية بغدادية لقرطبي. صباح الخير أبها العاشق»، الملحق الثقافي، 24/23 يونيو، 1996.
 5) قاسم حداد، «عن تجربة الرسم والكتابة» ضمن كتاب، ليس بهذا الشكل ولا بشكل آخر، دار قرطاس للنشر، الكي بت 1997.

نحن بحاجة لأن نذهب إلى ذلك المستقبل مدججين بأكبر قدر من الحب. (...) واعتقد أن لدى هذا الفنان طاقة سحرية في التعبير عما يجب أن يعمل، فقد كان يتكلم آنذاك عن المشروع كانه موجود هنا... الآن، وهذا ما أسرتي وهو يتحدث عن قيس وليلى، فلم يكن ينقصني إلا هذا المتخيل البارع. خصوصا وأنه كان يتحدث عن مجنون ليلى وأصابعه لاتزال في ألوان وطوق الحمامة ولابن حزم، الذي تقاطع معه الشاعر محمد بنيس و وكسساب الحب هاه.

لقد وجدت في حديث الشاعرين، الذي اعتبرته حاسما وآساسيا في إضاءة تجربة منفردة، ما يقوي اعتقادي في أن الكتابة الشعرية ليست ضربا من الغموض أو الخيال المنفلت أو الغنائية، بل شكلا من المعاناة والحفر في الذاكرة والمعرفة البشريين وخلقا لجسور الحوار والمساءلة والتقاطع في الزمن البعيد، من أجل تنوير السلوك الإنساني في الحاضر ووضع رؤى جديدة للحب في كون يحترق. الشعر بهذا المعنى استعارة للنبوءة التي تؤسس باناة ذاكرة المستقبل وتوقظها من غفلة النسيان.

وقد زاد من هذا الاعتقاد أن محمد بنيس وقاسم حداد لم يكتفيا بوضع تصور لما يكن أن يكون عليه عمل شعري تشكيلي مشترك بل انخرطا بشوق ومعاناة وحرقة في التفكير في مسالتين مركزيتين: الأولى تخص طبيعة العلاقة الجديدة مع النص الغائب الحاضر (طوق الحمامة في حالة محمد بنيس وأشعار مجنون ليلي في حالة قاسم حداد)، وتخص الثانية مسالة الشكل وكيف يمكن أن يكون عليه العمل في صيغته النهائية.

يعترف محمد بنيس في هذا السياق بأنه عاش صراعا بين الاستجابة والدخول دخولا حرا إلى هذه التجربة وبين عدمها، وكان سبب هذا التردد والصراع يتحدد بالسؤال التالي: كيف أفتح حوار وأنا في القرن العشرين، مع كاتب من القرن الثاني عشر؟

«لقد ميز الشاعر بين وطوق الحمامة» وسواه من كتب الحب على أساس أن الأول ذو طبيعة استثنائية، فمؤلفه فقيه، بكل ما تعنيه هذه الكلمة من مضامين تجعل الجسد مبعدا أسئلته إزاء الحب. من الناحية الاخرى، يرى الشاعر أن كتاب طوق الحسمامة هو سلم من الكتابات، فيه ماهو نظري وفيه ماهو شعري، وأن الجانب المهم في الكتاب هو جانب الاعتراف الذي ربما لا يصدق أن مصدره فقيه متدين.

دفعت هذه المعطيات الشاعر إلى أن يرى في ابن حزم رؤية جديرة بالتأمل وهي أنه وجد أن مسألة الحب هي بمثابة فريضة، وأن هذه الفريضة، لابد أن تعامل بالمستوى الذي يعطيها مرتبة الوعي الإسلامي بماهو الحب، وهذا شيء يراه الشاعر كبيرا وعظيما مستشهدا بالحديث النبوي الشريف والنفوس جنود مجندة، ما تقرب منها ائتلف وما تناثر منها 6) الرجع نفسه ص 102-101.

اختلف ع ومن هنا يحدد الشاعر انطلاقة طوق الحماعة مذكرا بنظرية ابن حزم لحدود الحب، فهو لدى ابن حزم قائم على مبدإ العفاف اكن عفيفا واعشق من تريد ا(...) هنا بدأت العلاقة تنقشع شيئا فشيئا، فقرآت طوق الحمامة مرات ومرات، وقرآت الكتب التي اشرت إلى بعضها في الكتاب، وهنا بدأت الكتابة ع.

يبدو مما تقدم أن أهم إكراه واجه الشاعر يتمثل في المسافة التصورية العميقة بين مفهوم ابن حزم وبين رؤى الشاعر التي ينبغي أن توجه منطق إبداعه ومحاورته لابن حزم وللآخرين. وأزعم أن مسافة الإدراك والاختلاف والتوتر هاته هي التي تنبثق فيها شرارة الاستعارة وجذوتها فتتدخل معيدة تأسيس نظام الاعتقادات في النصوص الاولى داخل العالم الشعري في وكتاب الحب، خالقة بذلك حركة جذب وانفراج بين الحب في مطلق التصور الإنساني للعلاقة والجسد والنشوة والشهوة والامتلاء وبين الحب في نسبية التصور الفقهي الذي تسبحه معايير الطهرية والعذرية والمسافة والتخيل. وهو الأمر الذي كان في اعتقادي حافزاً محاورة نصوص أخرى متفاوتة الدرجة في تصور الحب والجنس والتعامل اعتماد اخل مجتمع له إكراهاته الدينية والاجتماعية والاخلاقية حول هذه القضايا. فكان كتاب الحب فسيفساء غنية أن محبالا خصبا لحضور الاستعارة وبلاغة الصورة.

هل يمكن لكتابة يتقاطع فيها الرسم والشعر وتتدخل فيها مقصديات محاورة لجزء عميق من الثقافة العربية حول موضوع الحب أن تاخذ تشكل قصيدة؟

«منذ اللحظة الاولى أدركت أنني لا أكتب قصيدة... فالقصيدة لها حدود معلومة، كما أن الحرية محددة في القصيدة مهما تحررنا في أشكال ومضامين كتابتها، لكن الكتابة لا حدود لها، بمعنى أن الدخول إليها يعنى نقطة الدخول في لا نهائيتها».

داخل هذا السياق من التأمل والحفر يجد الشاعر نفسه منساقا للتعاطي مع الكتاب وفق خطة تصنيفية مغايرة. فالكتاب مصنف إلى فصول حولها الشاعر إلى أبواب: ﴿ هناك أولا أحوال التائهين، ويتضمن تعريفا بمن هو المحب وما أحوال الحب ثم بعد ذلك يأتي حوار مباشر مع ابن حزم وهو أجساد متبددة، ثم وجها لوجه واخيرا جننت أيتها الأنفاس... هكذا ظهرت الكتابة ﴾.

لم يكن التامل في شكل الكتابة معزولا عن وضع وجداني خاص عاشه الشاعر خلال فترة العمل « أربعة أشهر، كنت خلالها مصابا بحمى الحب، حتى أصبحت أخشاها على نفسى »، ولم يكن معزولا عن تامل مسالة الحب في حد ذاتها والرغبة في الكتابة عن حب

7) ٥ كتاب الحب تحية فاسبة بغدادية لفرطبي - صباح الخير إيها العاشق ١) الملحق الثقافي، مرجع مذكور .

آخر يختلف عن الحب الذي كتب عنه كتاب آخرون. كان السؤال الجوهري للشاعر: وكيف يمكن أن أعطي بعداً آخر للحب كجوهر إنساني؟ كقيمة كونية؟ الحب نهر الابد، كيف الدخول إلى الابدية؟ (...) إن اللقاء مع طوق الحمامة كان منعشا، لكنه كان يفرض علي أن أكون مع ابن حزم وضد ابن حزم، ذلك أن ابن حزم كان شديد الالتباس، فهو يعود إلى الشعر من حيث يتبرأ منه. هذا الماساوي، هذا اللانهائي، وهذا الد. مع والد. ضد و هو الذي جعل علاقتى به علاقة محبة وعلاقة إنصات متبادل».

إذا كانت رحلة بنيس مع طوق الحمامة قد اخذت هذا المنحى الجامع بين الريبة والإنصات والتوتر والمحبة فإن تجربة قاسم حداد لم تكن بعيدة عن هذا التوجه رغم الاختلاف الشاسع بين طبيعة نصى ابن حزم والمجنون.

بدأ قاسم علاقته مع نص المجنون من خلال الريبة والشك الشعريين: «لكنني لن أصدق رواياتهم عن قيس وليلي». فكان جواب ضياء العزاوي له: «لا نريد رواياتهم، ولكن أحب أن تكتب قصتك أنت كشاعر معاصر دون أن تصدق أحدا سوى قلبك». «فتيقنت لحظتها أن الجنون شخصيا هو الذي سيتكفل بنا جميعا: قيس وليلي وضياء وأنا».

لا يمكن لعلاقة تبنى على استعارة الصوت وتحويله شعريا من خلال محاورة ومساءلة وخلخلة للموروث أن تكون مستكينة، ولهذا لم يكن مفاجئا لي وأنا أقرأ حديث الشاعر عن تجربته، هذا الجانب من الشك الشعري المرتبط بقراءاته للروايات والاخبار المتصلة بقيس وليلى وهو الذي أمضى وقتا ذا بال في تتبعها وتمثلها حتى يكون الفعل الشعري استجابة عميقة بل ولاواعية للمشترك الإنساني والفنى الجامع بين شاعرين تفصلهما مسافة زمنية ومعرفية عظيمة.

لقد ارتبط السؤال الوجودي الخاص باستعادة سيرة المجنون شعريا بمسألة الشكل عند قاسم حداد، ذلك أن نصوصه والنصوص التي كتبت حوله خلال التاريخ الطويل الفاصل بين زمن وجوده والزمن الحاضر، وضعت حياة قيس وليلى على حافة الحقيقة والأسطورة معا. فكان لزاما على الشاعر أن يعي هذه المسافة أولا ثم أن يعي أهمية الشكل الذي ينبغي أن توضع داخله، خصوصا وأن النص الجديد لن يكون ولا ينبغي أن يكون سيرة أخرى للمجنون بل سيرة عاشقة تتقاطع مع نصوصه وتؤسس من خلالها فرادة المعنى.

يعبر قاسم حداد بوضوح عن هذه المعاناة في صياغة الشكل وإدارك الجانب الغامض من شخصية المجنون: «بعد أكثر من خمسة أشهر، عندما استغرقت في قراءة وتأمل كل ما تمكنت من الوصول إليه عن قيس وليلى قديما وحديثا، أوشك النص أن يكون واضحا في الرأس، لكنني لم أكن أعرف بعد كيف سيكون (شكل) الكتابة. والشكل لم يكن واضحا بالمعنى الفني، وهو الأمر الجوهري في أية تجربة. وجدت نفسى ضحية استحواذ لذيذ لفرط ما

كان يحدث لي من اختراق يومي للروايات التي كانت تحكي أخبار قيس وليلى بتعدد وتنوع واختلافات مذهلة تصل حد التناقض، وفي ذلك الاحتدام شيء من الجاذبية التي تجعل النص مطروحا في مهب الاسطورة والحقيقة في اللحظة نفسها.

وكنت أشعر بما يشبه ارتطام النيازك بين كائنات تريد أن تقنعنا، طوال تلك العصور والروايات والنصوص والأخبار، بأن كلا منها هو حقيقة التاريخ والفن معا، وكنت أشعر أن الحقيقة ليست هنا، فالحقيقة في الحب نفسه وليس في الكلام عليه. فانبثقت ملامح الشكل من رغبة الشاعر المعاصر في أن يقول أخباره الجديدة المختلفة من داخله، من ذاته.

وهذا ما سيتصل دوما بالشكل الشعري الذي كان يؤرقني كلما عدت إلى روايات التراث عن قيس وليلي. فقد كنت أشعر بأن العلاقة بين عاشقين، مثلهما لا يمكنها أن تكون خاضعة خضوعا طهرانيا لمفهوم العذرية التي كرستها الحساسية الدينية في المجتمع العربي.

كما أن قسما مهما من الشعر المنسوب لقيس كان يشي بانهما لم يكونا محرومين من نغسيهما بالصورة التي نقلها لنا النص القديم، إضافة إلى أنني لم أكن لاكتب نصا (عنهما) هناك، بل عنا (هنا... الآن).

وسوف يسعفني على تحقيق حلم الرسم والكتابة، حالة الحب الذي أججتها التجربة عندي من جهة، ومن جهة أخرى ذلك الشك الشاسع الذي أتاحته لي الشخصية الأسطورية التي تنزع إليها حقيقة قيس بن الملوح، وهذا ما تؤكده الروايات التي ينقلها صاحب الأغاني، وهو أحد أهم من تحدثوا عن قيس وليلي من مصادر التراث، الأمر الذي سيجعل قيسا بن الملوح أكثر العشاق العرب نايا عن الحقيقة وانزياحا للاسطورة.

كل ذلك منحني الحرية الكاملة في كتابة أخباري عنه كما يحلو لي، فقد أخذت من أخبار الآخرين ما يمنع النص المزيد من الريش والاجنحة، لكي يذهب الخيال إلى حد الشطع. فقد وجدت أن حبا مجنونا، مثل هذا، سيذهب إلى الجمال كلما تسنى له نص مجنون أيضا، فوجدت نفسي متقمصا نفسي، راويا الاخبار التي سكت عنها الرواة السابقون، وغفلت عنها، أو تجاهلتها، الروايات القديمة (8).

ربما يكون هذا المقتطف الطويل مسعفا في تمثل الرحلة التي قطعها الشاعر لبصل إلى كتابة أخباره جاعلا الشكل الشعري مرتبطا بها وجاعلا من صوته كما سلف الذكر الاستعارة الناقلة لاخبار المجنون إلى تخوم شعرية أخرى بعيدة تتقاطع معه فيما هي تقطعه، وتتآلف معه فيما هي تنقضه وهو الأمر الذي يظهر بوضوح على فضاء الصفحة الجامعة بشكل متواز وبتوزيع فني دقيق بنبة القولين معا. وسيكون تحليل بناء الاستعارة موضع تحليلنا هي قاسم حداد، وليس بهذا الشكل ولا بشكل آخر ، مرجع مذكور، ص 106-108.

في فقرة لاحقة.

يبدو من كل ما تقدم أن بين بنيس وحداد ألفة السكن في صرح التراث الشعري والثقافي العربيين حول موضوع الحب ومساءلته وتمثله وتجاوزه وبينهما كذلك اختلاف المرجع الزمني والثقافي والنوعي الذي حاوره كل منهما، ووجه الأول إلى الصياغة الشعرية من خلال مفهوم الكتاب بينما وجه الثاني إلى الشكل الشعري من خلال الاخبار، اخبار مجنون ليلي الذي يعيش بيننا وفينا.

بين الشاعرين إذن مسافة التامل التي جعلت الأول يحاور الثقافة، العربية في الاندلس دون أن يهمل امتدادها في المشرق. وجعلت الثاني يحاور الشعر العربي في صحراء بني عامر ويخلق له امتدادا في واحة الشعر الذي ينير بعض الظلمة في زمننا. أليس الأمر كله بناء صرح استعاري تستعيد فيه الثقافة العربية المعاصرة صوت الهمس الشعري حول العشق القادم من أغوار الأندلس والشرق والمقيم بيننا في مسكن المعنى وبلاغة السؤال؟

### 2.4. مفهوم البناء : الدلالة والتجاوز

إِن أول ما يتبادر إِلى الذهن هو أن الحديث عن البناء في القصيدة أو في الخطاب حديث في الاستعارة أساسا. فنحن ننتقل من البناء في بيت السكن إلى البناء في البيت الشعرى حسب التصور القديم للشعر إلى البناء أو بنية القصيدة القائمة على بداية ونهاية ونظام داخلي هو الذي يخول لها أن تتحول على المستوى التراكبي إلى كلية منظمة (٥٠).

و التساؤل عن بناء النص كما يقول محمد بنيس يكف عن أن يكون عابرا بمجرد ما نستوعبه في بعده الانطولوجي، اي في العلاقة بين الإنسان واللغة والكون،إنه تحديدا،مسالة وجودية تتعدى المظهر الخادع الذي عادة ما نسميه شكلا ١٤٥٥.

### 1.2.4 . البناء والنموذج القديم للبيت الشعري

كيف استعمل العرب القدماء مفهوم البناء؟ وكيف ننتقل من فهمهم الذي كان موافقا لأوضاعهم المعرفية إلى فهم أشمل يستجيب لمفهوم القصيدة والعمل الشعريين؟

لقداندرج مفهوم البناء ضمن شبكة اصطلاحية واسعة تضم النسج والرصف والتاليف والترتيب والنظم الذي جعله الجرجاني تصورا متكاملا ضمن نسق نظري لمسألة الإعجاز . وقد فسربها عملية إنتاج الكلام فانتقل مبدأ النظم كتصور لما هو نص إلى القصيدة ليصبح نسقا بلاغيا للفهم والإنتاج(١١).

Mihaly Szegedy-Maszak, «Le texte comme structure et construction». in théorie littéraire : Problèmes et (9 spectives, PUF, 1989 p 183, per

<sup>10)</sup> محمد بنيس، الشعر العربي الحديث، ج111، مرجع مذكور، ص63. 11) عبد الجليل ناظم، البلاغة والسلطة في المغرب، مرجع مذكور ص121.

كان لمصطلح التاليف كذلك شان مركزي مثله في ذلك مثل النظم والنسج والرصف، ويتم الاشتغال عليه في إطار مواد مختلفة فهو لا يمس اللغة وحدها وإنما هو تصور لمقاربة مجموعة من العمليات التي تتم بين مواد. والتاليف مصطلح خصب، كما يرى محمد بنيس، لانه يجمع بين حقول الكيمياء (التاليف بين الألوان وبين المواد من أجل إعطاء مواد جديدة)، ولا غرابة أن يكون الجرجاني قد أشار في هذا السياق إلى علاقة الاستعارة بالكيمياء.

وعموما فإن هذه المصطلحات وغيرها مثل حسن الابتداء والتخلص والانتهاء والتماسك والتلاؤم والانسجام والتناسب والوصل والفصل والاستعارة والتقابل والمناسبة المقامية والمشاكلة والتداخل النصي، كانت كلها مندرجة ضمن شروط التحام النص وبنائه<sup>(12)</sup>.

غير أن أهم من استعمل مصطلح البناء هو ابن طبا طبا العلوي في كتابه عيار الشعر، وهو استعمال لا ياتي مضادا للنظم ولا للتاليف، بحيث لا نجد عنده موقفا نظريا من التصورين الآخرين. يقول في مستهل الحديث عن الشعر وأدواته أنه ينبغي أن يكون «كالسبيكة المغرغة، والوشي المنمنم والعقد المنظم، واللباس الرائق، فتسابق معانيه الفاظه، فيلتذ الفهم يحسن معانيه كالتذاذ السمع بموقف لفظه، وتكون قوافيه كالقوالب لمعانيه، وتكون قواعد للبناء يتركب عليها ويعلو فوقها، فيكون ما قبلها مسوقا إليها، ولا تكون مسوقة إليه، فتقلق في مواضعها، ولا توافق ما يتصل بها، وتكون الالفاظ منقادة لما تراد له، غير مستكرهة، ولا متعبة، لطيفة الموالج، سهلة المخالج،(١٦).

يضع ابن طبا طبا في هذا القول الخصائص التي يجب أن تتوفر في القصيدة الجيدة أو الشعر الجيد ليصل إلى المصطلح المركزي وهو: البناء ويأتي استعماله لهذا المصطلح ضمن تصور واسع لما هو الشعر ولبيت الشعر عند العرب المستقل المعني، إذ أن القافية هي التي تعطى الصياغة النهائية للمعنى. ويظهر تصوره للبناء بشكل أوسع وأوضح حين يتحدث في فقرة موالية عن صناعة الشعر:

وفإذا أراد الشاعر بناء قصيدة مخض المعنى الذي يريدبناء الشعر عليه في فكره نثرا، وأعد له ما يلبسه إياه من الالفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، والوزن الذي للقول عليه فإذا اتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومه اثبته واعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني على غير تنسيق للشعر وترتيب لفنون القول فيه، بل يعلق كل بيت يتفق له

<sup>12)</sup> المرجع نفسه، ص 125. 13) ابن طبا طبا العلوي، عيار الشعر، شرح وتحقيق عباس عبد الستار دار الكتب العلمية، بيروت 1982 ص 10.

نظمه، على تفاوت ما بينه وبين ما قبله. فإذا كملت له المعاني، وكثرت الأبيات وفق بينها بأبيات تكون نظاما لها وسلكا جامعا لما تشتت منها. ثم يتامل ما قد أداه إليه طبعه ونتجته فكرته، يستقصي انتقاده ويرم ما وهي منه، ويبدل بكل لفظة مستكرهة لفظة سهلة نقية، وإن اتفقت له قافية قد شغلها في معنى من المعاني، واتفق له معنى آخر مضاد للمعنى الأول، وكانت تلك القافية أوقع في المعنى الثاني منها في المعنى الأول، نقلها إلى المعنى الختار الذي هو أحسن، وأبطل ذلك البيت أو نقض بعضه، وطلب لمعناه قافية تشاكله، ويكون كالنساج الحاذق الذي يفوف وشيه بأحسن التفويف ويسديه وينيره ولا يهلهل شيئا منه فيشينه، وكالنقاش الرقيق الذي يضع الأصباغ في أحسن تقاسيم نقشه، ويشبع كل صبغ منها حتى يتضاعف حسنه في العيان، كناظم الجوهر الذي يؤلف بين النفيس منها والشمين الرائق، ولا يشين عقوده، بأن يفاوت بين جوهرها في نظمها وتنسيقها(١٩٥).

يبدو كلام ابن طباطبا ذا أهمية بالغة حين يضع التناظر والقياس بين البناء والقصور والأبنية والنسج والنقش والصبغ ونظم الجوهر في العقد، جاعلا للشعر وضعا مركزيا، يعكس سلطة الشعر عند العرب في زمنه، وهو تصور ينسجم مع المعايير التي تحدد جودة القصيدة وقيمتها وارتكازها على القافية وحسن القول وقرب التشبيه واستقلال البيت ووضوح المعنى وموافقته للفظة السهلة النقية غير المستكرهة.

ونجد ابن رشيق في العمدة قريبا بل ومتداخلا مع كلام ابن طبا طبا يقول: و والبيت من الشعر كالبيت من الابنية: قراره الطبع، وسمكه الرواية، ودعائمه العلم، وبابه الدربة، وساكنه المعنى، ولا خير في بيت غير مسكون، وصارت الاعاريض والقوافي كالموازين والامثلة للابنية، او كالاواخي والاوتار للاخبية، فأما سوى ذلك من محاسن الشعر فإنما هو زينة مستانفة ولو لم تكن لاستغنى عنها الله الم

يظهر ابن رشيق شأنه في ذلك شأن ابن طبا طبا مقيما نفس القياس بين الأبنية والأخبية و المجاعلا البيت المفرد أساس بناء النص كما أشار إلى ذلك محمد بنيس (16) فيكون البيت وعاء يسكنه المعنى والقوافي كالموازين للابنية.

إن هذا المجال المفاهيمي، الذي جعل البناء فرضية بالمعنى الإيجابي للكلمة عند الرجلين، يظل مع ذلك قاصرا عن بلوغ الأوضاع المعرفية التي تحدد موقع البناء في القصيدة المعاصرة وجدلية البناء والهدم والرؤيا الشعرية الشاملة وخصوصية الشاعر في خرق السلطة المعيارية للشعر وخلقه مسافته الخاصة بين النموذج والانزياح الذي يمارسه الشاعر فيبني من

<sup>14)</sup> ابن طبا طباء مرجع مذكور، ص11.

<sup>15)</sup> محمد بنيس، ألشعر العربي الحديث، ج111، مرجع مذكور ص 64.

<sup>16)</sup> الرجع نفسه ص 64.

خلاله بعده الخاص. يقول محمد بنيس: وما معنى أن تكون اللغة خالقة لا مخلوقة؟ وما معنى الشكل المفتوح للكتابة؟ وما معنى أن يصوغ التعبير ذاته؟ نفرق بين مصدر الكتابة (اللغة الخالقة، التعبير الذات) وبنائها (الشكل المفتوح)، ففي مصدر الكتابة تاويل، وفي بنائها وصف، والقول باللغة الخالقة والتعبير الذاتي يذهب بنا نحو اللغة التي تكتب نفسها وتكتبنا في الآن ذاته، وهو رأي هيدجر في اللغة اللهة اللهة عالله.

#### 2.2.4. البناء : الرؤيا ونقد مفهوم البيت

يسعفنا هذا الكلام في تأكيد ما أشار إليه محمد بنيس من ضرورة نقد مفهوم البيت الذي كاساس للبناء النصي، وهجرة المصطلح من والبيت الذي يسكنه الإنسان إلى البيت الذي يسكنه الإنسان إلى البيت الذي يسكنه المعنى وي المسكن الرمزي كما يقول هيدجر وهو ومن كبار فلاسفة القرن العشرين الذين خبروا الشعر وعاملوه كخزان معرفي فلسفي، ومن أشهر دراساته بهذا الخصوص ما كتبه عن هلدلين وريلكه وتركل. وما يسوغ تأويل دراسته عن البناء والسكنى هو توفر عنصر البناء النصي في الشعر والعطرح المتجدد للشعراء عن كيفية السكن، لكن هناك قبل هذا وذلك قراءة هيدجر لهلدرلين المنطلقة من السكن والبناء حيث أن الشعر هو بالدرجة الأولى، ما يجعل من السكن سكنا وذلك ما لا يتحقق إلا بالبناء، فالشعر كسكن، هو بناء. بهذا ننتقل من البناء الملموس إلى البناء المرمزي في الشعر وبالشعر والمشعر اللهما.

إن أهم ما يمكن أن نستخلصه حول البناء بين منظورين أن الانتقال لم يكن فقط زمنيا بل معرفيا بالأساس. لقد تم الانتقال من المضامين والأغراض إلى البناء النصي الشمولي، ومن البيت إلى القصيدة إلى الكتابة كبناء لشكل مفتوح كما عند أدونيس ومن القياس البسيط للسكن بين بيت القصيدة وبيت الشعر إلى السكن الرمزي للقصيدة أو الكتابة الشعرية، فتصير اللغة رحم مختبر الشعر (<sup>(10)</sup>). وتكون وظيفة الشعر هي الخلق لا التعبير (<sup>(10)</sup>). ونكون في الشعر أمام الخطاب والنص، لا أمام اللغة التي لها الصفة المعجمية بمفردها (<sup>(2)</sup>).

يتبين أن المسافة بين مفهومين للبناء عميقة الغور وفيها يتحدد «الشعر كرؤيا وانجذاب كلي نحو المتخيل كنسق مبنين للفعل الشعري (22) وهي «رؤيا تخضع اللغة للحقيقة الباطنية»، «إنه خروج على المالوف وانتماء حتمي لمنطق الغرابة الذي يتحرر من الصورية ليتبنى الجدلية، ينسلخ من التأليف ليحتضن التنافر كقانون يبنين حياتنا المعاصرة في عبثها

<sup>17)</sup> المرجع نفسه؛ ص74.

<sup>18)</sup> المرجع نفسه، ص 69.

<sup>19)</sup> للرجع نفسه، ص76.

<sup>20)</sup> المرجع نفسه، ص96.

<sup>21)</sup> المرجع نفسه، ص103.

<sup>22)</sup> المرجع نفسه، ص 40

وخللها 1<sup>(23)</sup>.

هذا التصور الذي وضعه أدونيس للشعر المعاصر هو الذي يجعل التخييل بديلا شعرياً وأعنى بالتخييل القوة الرؤياوية التي تستشف ما وراء الواقع فيما تحتضن الواقع. أي القوة التي تطل على الغيب وتعانقه فيما تنغرس في الحضور تصبح القصيدة جسرا يربط بين الحاضر والمستقبل، الزمن والأبدية، الواقع وما وراء الواقع، الأرض والسماء ١٤٠٥.

#### 3.2.4. النموذج التصوري لبناء الخطاب

إذا كان حديثنا عن البناء قد اوصلنا إلى استكشاف المجال المعرفي والرمزي الجديد الذي ينبغي أن يوضع داخله، أي التخييل والرؤيا والوحدة والابتكار والتداخل، فإن للقارئ ولعملية التلقي وضعا اساسيا في التصور البنائي. وقد الع محمد بنيس على هذا الامر في سياق حديثه عن لوتمان وعن إنتاج النص والنسق الثقافي يقول : (إن إنتاج النص واشتغاله مشروطان بنسق ثقافي، هو علاقة النص بالنصوص الأخرى التي تكتبه بما هو نموذج ثقافي، وبتواجد هذا النسق الثقافي ضمن شرائط التواصل في مجتمع أو حضارة معينة، لأن ا النص لا يمكن أن يؤدي وظيفته الاجتماعية إلا بوجود تواصل جمالي داخل مجموعة بشرية معاصرة

تندرج في هذا السياق دراسة ليندا فلاور(26) لكيفية بناء الخطاب من خلال مساهمة متكافئة متفاعلة للكاتب والقارئ بما تحمله جعبتهما من بنيات وأوضاع(27).

ترتكز دراسة ليندا فلاور على فرضية مفادها أن الطريقة الملائمة لبناء نظريات أنسب، للتاويل والتاليف، هي استكشاف الصيرورات المعرفية للقراء والكتاب، داخل فعل بناء تمثيل المعنى. من ثم تضع تموذجها التصوري الذي يبني القراء والكتاب داخله تمثيلات ذهنية خاصة، متعلقة بقوى داخلية وخارجية للمعرفة المنشطة. وبالتالي فإن الصيرورات المعرفية للقراءة والكتابة التي يهتم البحث بدراستها تجعل منها أفعالاً بنائية ومقصدية.

يضع البحث حسب هذا التصور مجموعة من الفرضيات حول العلاقات بين المعرفة وقوة خارجية هامة هي معرفة الخطاب ، التي تجتذب المعطيات من البروتوكولات المعبر عنها للقراء، من أجل استكشاف الطرق التي تؤثر فيها أهداف القراء (قوة داخلية) على بناء المعنى .

تخص هذه الدراسة إذن الطرائق التي يفاوض بها الناس مجموعة من القوى (مثل

<sup>23)</sup> المرجع نفسه، ص 39

<sup>24)</sup> المَرَجَعَ نفسه، صَ 45 25) محمد بنيس، الشعو العربي الحديث، الجزء الرابع، مساءلة الحداثة، ص80.

Linda Flower, «Interpretative Acts. Cognition and construction of discourse», Poetics, 16, 1987 (26 27) سعيد الحنصالي، ونظرية التلقي: البناء والنفاعل والنسقية ، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية الوباط، 196، 1994ء ص 171.

سياق القراءة ومعرفتهم بمقاصد المؤلف واهدافهم الخاصة )، كجزء من صيرورة الإنتاج والتاويل. بهذا المعنى، فإن الصيرورات البنائية للقارئ وللكاتب مركزية داخل هذا النموذج. فإذا اخذنا الكاتب مثلا، فإننا نرى دائرة خارجية (outer) لقوى خارجية (external)، تدرج السياق الاجتماعي والإديولوجي ومواضعات الخطاب واللغة وغيرها التي تمس أي فعل معطى للكتابة. ويمكن أن نميز هذا عن دائرة داخلية لمعرفة منشطة ملائمة لهذا الفعل الخاص للتاليف. يمكس هذا التفريق ببساطة الاختلاف بين المعلومة، التي يمكن أن يدفع بها الكاتب، وتلك التي تكون ممثلة فعليا في ذهن القارئ داخل إنجاز معطى ـ إنه الاختلاف بين ما تعرفه وما تستعمله في لحظة معطاة. وبما أن هذه الدائرة الداخلية ترمز للقوى النشيطة التي تؤثر في فعل التاليف المعطى، فإن أهداف الكاتب أو مقاصده تظهر أيضا كعنصر أساسي في الخطاطة.

إن النقطة المفتاح، في هذا النموذج، هي أن الكيانات (من لغة وأهداف الغ) تمثل خطوط قوة جوهرية تمس معرفة الكاتب كما تفعل بالقارئ؛ ومع ذلك فإن هذه القوى ينبغي أن تحاور من طرف الكاتب /القارئ من أجل إنتاج نص موحد أو تأويل موحد. وحين يقوم الكاتب بالمراجعة أو يقوم القارئ بإعادة التفكير، فإن هذه القوى يمكن أن تحاور بشكل مختلف؛ أما حين تدخل أيديولوجيا القارئ أو افتراضاته في صراع مع مقاصد الكاتب، فإن هذا النموذج المعرفي يحول انتباهنا إلى الحوار أو التفاوض ذاته، وذلك انطلاقا من فعالية هذه القوى القوى.

يضيء هذا النموذج المعرفي كيانا آخر. فالكتاب يطورون في اشتغالهم تمثيلات ذهنية للمعنى محتوية على أهداف وتصاميم ومعرفة، بعضها له قاعدة لسانية في الذاكرة، وبعضها له قاعدة تخيلية، وكلها مترابطة بواسطة خطوط متعددة. إلا أن النقطة الهامة هنا، كما تشير ليندا فلاور،هي أن هذا التمثيل الذهني الذي بني وأعيد بناؤه، عبر سيرورة التصميم والكتابة، ليس هو النص نفسه. إن النص ببساطة هو تحقيق لهذه الشبكة الذهنية للمعنى، أي أنه مستوى مجسد واقعيا لتمثيل ذهني عام أو أكثر تعقيدا.

يفعل القارئ نفس الشيء. إنه يقرأ النص (وليس معنى المؤلف أو التمثيل الذهني) ويبني هو أيضا تمثيلا ذهنيا للمعنى مشبكة غنية من اللغة والصور والأفكار المترابطة تعدديا وأحيانا بطرق متناقضة مداخل هذه الصيرورة البنائية، فإنه يحاور أيضا المعلومة والتأثيرات انطلاقا من العالم المحيط به، وانطلاقا من السياق الداخلي لمعرفته المنشطة ولأهدافه وانطلاقا من النص.

وعلى العموم، فإن استقصاء كل التفاصيل التي بني عليها نموذج ليندا فلاور لا يبدو أساسيا في هذا السياق. حسبي الإشارة إلى بعض الاستلزامات الاساسية للقراءة والكتابة

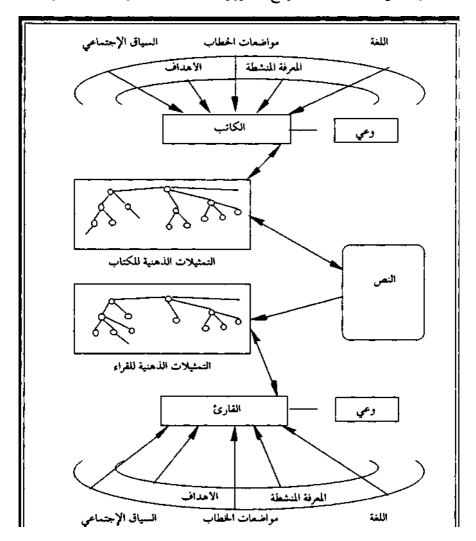
28) ليندا فلاور،مرجع مذكور، ص111.

#### اعتبارها أفعالا للمعرفة:

أ. القراءة والكتابة أفعال بنائية يتم تنفيذها بواسطة صيرورة معرفية نشيطة.

ب. إن الشابت في عملية وصف الانتقال، من المقصد إلى النص أو من النص إلى لتاويل، هو أن التوافق بين النص والتمثيلات الداخلية شيء غير أكيد. فالقراء والكتاب بوتون، وهم أيضا ينسون أو يعيدون بناء تأويلاتهم ومقاصدهم. النصوص وحدها تحيا، كن فقط حين تؤول من جديد.

وتلخص الخطاطة التالية النموذج التصوري لبناء الخطاب كما وضعته ليندا فلاور:



https://jadidpdf.com

#### 4.2.4 تركيب

كان هدفنا من طرح مسالة البناء تبيان الفاصل المعرفي والزمني لمفهوم البناء بين تصور القدماء وبين البناء كمساهمة في إنتاج رؤيا للشعر تحضر فيها خصوصية التجرية وخصوبة التخيل. وكان هدفنا كذلك إدراج مفهوم البناء ضمن سيرورة مشتركة لفعل التلقي باعتباره مساهما في إنتاج المعنى وتمثل ثراء تجربة الكتابة التي تلعب الاستعارة دورا حاسما في تشكلها ومتانة بنياتها، حيث لا يمكن أن يصمد النص أمام تعدد التاويل والقراءات إن لم يكن منفتحا على شساعة المجاز والالتباس والربط بين العوالم بواسطة بلاغة الصورة وعمق التخييل.

### 3.4. بناء الاستعارة في «كتاب الحب، لمحمد بنيس

يعد الحب من المفاهيم الخصبة لإبداع الاستعارة سواء في الحياة اليومية أو في الجال الشعري، وتلعب الاستعارات دورا دالا في النموذج التصوري للحب (٢٥) بالمعنى الذي يعطيه لها لايكوف وجونسون داخل نسقهما المعرفي الجشطالتي. ولنا في قصص الحب الشهيرة في التاريخ البشري أو في متون الشعراء منذ الجاهلية أو في المتون الصوفية خير دليل على هذه الخصوبة التعبيرية المليثة بالمشابهات المبدعة والمتجذرة في البنية الذهنية والشعورية العميقة للإنسان.

وإذا كان القدماء قد أفردوا مساحات واسعة في كتاباتهم لموضوع الحب سواء ضمن غرض الغزل أو ضمن كتب تتراوح بين التعريف والتفصيل مثل ابن قيم الجوزية وابن حزم والثعالبي وبين الادب الايروتيكي مثل النفزاوي والتيفاشي، فإن العرب المحدثين لم يخصصوا مجالا فسيحا لهذا المفهوم إلا داخل أسيقة شعرية أو نثرية محدودة أو جزئية أو ذات طابع غنائي. إلا أن الكتابة الشعرية العربية مع ذلك لم تخل من أعمال ذات صيغ وأشكال نسقية لم تتوقف عند حدود القصيدة ذات الملمع الغزلي أو ذات الموضوعات الغرامية بل تجاوزتها إلى المحاورة العميقة للتراث الشعري والنثري حول موضوع الحب.

أقصد بذلك، كما سبقت الإشارة في مدخل هذا الفصل، عملين مركزيين داخل الثقافة العربية المعاصرة، كتاب الحب لمحمد بنيس وهو تقاطعات في ضيافة طوق الحمامة لابن حزم الاندلسي (30) وأخبار مجنون ليلى لقاسم حداد وهو ديوان غير مذيل بعنوان فرعي كما هو حال الأول.

Zolffaun Kôvesses, Metaphors of Auger, Pride and love, A lexical approach to the structure of concepts. (29 Jhon Benjamins publishing company, Amsterdam, philadelphia, 1986, P5. (30 أبن حسرم الاندلسي، طوق الحمامة في الألفة والألاف، حققه صلاح الدين القاسمي، الدار التونسية للنشر، 100

تأسست مقصدية إنجاز هذين العملين مع فوارق شكلية وجوهرية خاصة بكل من الشاعرين على ثلاثية الشعر والرسم الذي أنجزه ضياء العزاوي والنص الغائب الحاضر أي نص طوق الحمامة بالنسبة لكتاب الحب ونصوص قيس بن الملوح بالنسبة لأخبار مجنون ليلي.

سينصب عملنا في هذا السياق على نصوص كتاب الحب من جهة مقاربة بنائها الاستعاري ووظيفة الاستعارة في تشكل هذا البناء ونموه وتناسله وسريان المعنى داخله كما سنحلل نصوص «أخبار مجنون ليلي» من نفس المنظور.

ولغايات منهجية وتجنيسية لن نقارب في عملنا عنصر المحاورة بين المرسوم والشعر أي عنصر النصنصة أو الإضاءة التشكيلية الايقونية للقصيدة، (31) فلذلك مبجال بحشي آخر لا يتدرج ضمن أهداف هذا العمل الذي يقف عند التشكلات الاستعارية للنصوص.

#### 1.3.4 . توصيف العمل

يقدم كتاب الحب شكلا متفردا للبناء فهو يضم خمسة عناوين مركزية وسبعة وثلاثين عنوانا فرعيا، إضافة إلى عنوان قبلي غير مرقم ونص مقدماتي لأدونيس، وتذييل للعنوان الأصلي وجملة نواة، في الصفحة الخامسة، أي صفحة البداية الشعرية، دون أن ننسى الموازيات النصية السنة التي تتقدم كل مقطع شعري وهي موزعة بين تعريف منسوب لأعرابية غير مسماة وحديث نبوي وشعر منسوب لجهول وآخر لعروة بن حزام وشعر صوفي للحلاج، وجملة تحديدية لجلال الدين الرومي.

يجدر بي قبل أن أضع هذا التوصيف الأولي ضمن ترسيمة توضيحية أن أقدم فرضية التحليل وهي أن كتساب الحب استعارة كبرى تتناسل عنها استعارات فرعية ضمن عناوين ونصوص تحاور من خلال بنائها الشعري نصوص ابن حزم في طوق الحمامة باعتباره نصا مركزيا في هذا العمل، إضافة إلى نصوص أخرى تمثل أهم عناصر التراث العربي النثري حول موضوع الحب وهي كما يعلن الشاعر في المستهل مصارع العشاق للشيخ السراج والروض العاطر في نزهة الخاطر للشيخ النفزاوي وديوان الصبابة لابن أبي حجلة والأغاني لابي الفرج الأصبهاني.

يخالف كتاب الحب من جهة أخرى الصيغة التقليدية للديوان الشعري فهو لا يضم نصوصا داخل نظام تسلسلي بل يضع تقسيما قصديا لهذه النصوص في إطار وعي شعري عميق بضرورة محاورة مفهوم مفاهيم الحب بين نص معاصر ونصوص قديمة وهو ما سنأتي على مقاربته في الصفحات الموالية لهذا العمل. فكيف تنبثق الاستعارة إذن في كتاب الحب؟ وكيف نتمثل الصيغة المتميزة للنص من حيث تاسسها على نص سابق ومرجعية شعرية وثقافية

31) محمد مفتاح، للفاهيم معالم منحو تأويل واقعي، المركز الثقافي العربي، 1999، ص 178.

وتخييلية هي فلسفة ابن حزم الأندلسي وحوافزه لكتابة طوق الحمامة؟ كيف تاسس هذا اللقاء بين بنيس وابن حزم؟ هل من خلال سفر أفقي أي مسافة الزمن والتاريخ التي تحدد معايير الكتابة ومفهوم الشعر بين الزمنين أو من خلال سفر عمودي أيضا أي تشريح الخلفية التفافية التي حكمت إبداع المتنين وبالتالي إدراج متخيل الماضي في بنية ثقافية معاصرة وفي متخيل الحاضر بكل أبعاده ومضامينه وخلفياته الجديدة (هنا والآن؟).

كيف نقارب هذا النمط من الكتابة الشعرية الذي ينزاح بعمق عن المالوف اللغوي الشعري من جهة وعن المالوف التشكيلي المنظم للبياض والسواد؟

إن التاويل الذي يعتمد المعطيات اللغوية المرتبطة بالحياة الواقعية وبالتجربة اليومية ويستند إلى معطيات بلاغية جاهزة مرتبطة بالتخيل المتداول، سينظر إلى الشعر المعاصر على أنه ضرب من العبث يشوش على الذوق التقليدي وعلى ما ترسخه التقاليد الادبية الشعرية المالوفة (32) إنه الوضع الذي نراه ينسحب على أشعار محمد بنيس وقاسم حداد الممثلة لدينا في هذه الدراسة والتي تنغلق على هذا النمط من التاويل وتحتاج بالتالي إلى مستوى متقدم من الآليات التفسيرية والتاويلية والأدوات التي تمكننا من اعتماد تاويل يسمح بتخيل علاقات لغوية ليست من معطيات اللغة اليومية ولا العلاقات البلاغية الجاهزة.

داخل هذا السياق تحضر لغة الاستعارة بالمعنى المعرفي والتصوري التي تتجاوز مستوى العلاقات المعجمية والتركبيبية والدلالة الاحادية المعنى والواقعية المرجعية، والتي تساهم في بناء متخيل القصيدة بالشكل الذي لا يحد من طاقتها الإبداعية ولا نهائية المعاني المنتجة داخلها والقابلة لإعادة الإنتاج تبعا لتعدد القراء والقراءات.

إن إلحاحنا على وظيفة الاستعارة يعود إلى اعتقادنا بان مغالق المعنى التي تفرزها القصيدة المعاصرة بكل ما يوازيها من تشكيل فضائي للصفحة ونصوص مؤطرة وأقوال وأشعار وحكم وتفريعات في الفقر والعناوين لا يمكن فكه واستخلاص إحالاته الدلالية وأبعاده التخييلية إلا بفهم خلفية بناء الاستعارة داخلها سواء من ناحية تركيبها في الجملة أو من ناحية طبيعة المتخيل الذي تضيفه إلى اللغة من جهة وإلى المعرفة الإنسانية من جهة أخرى.

تبعا لهذا فإن الإبداع الشعري كما يقول د. بلمليح يجاوز هذاالنوع من التواصل القائم على الوحدات الإدراكية والتركيب المنطقي. وليس الأمر متعلقا بخلخلة هذا التركيب أو الانزياح عن هذه الوحدات وخرق ماهو متعارف عليه من قواعد لغوية متداولة ومتواترة. بل المسالة قائمة في الاصل على تفاعل المبدع بالعالم، ثم صياغة هذا التفاعل بحسب منظومة

32) إدريس بلمليح، القراءة التفاعلية، دار توبقال للنشر، 2000 ص 66.

تواصلية ليست هي المنظومة التواصلية المتوخاة عبر اللغة الطبيعية، إنه تفاعل تخيلي في مقابل التفاعل الإدراكي الحادث بين العالم والمتكلم، ثم بينه وبين المخاطب(33).

إن التمييز بين هذين النوعين من التواصل وحده الذي يستطيع أن يعرفنا على آليات الإبداع الفني ومظاهره غير المعهودة في اللغة الطبيعية.

يقول إيكو وكلما كان إبداع الاستعارة أصيلا، كانت سيرورة توليدها خارقة للعادات البلاغية السابقة، إنه من الصعب خلق استعارة غير مسبوقة اعتمادا على قواعد تامة ومحدودة،

لقد سال حبر غزيز حول تحليل مسألة إبداع الاستمارة وحول الطابع التصوري لها أو ما يدعوه لا يكوف وجونسون بابداع المشابهة أو بالعقلانية التخيلية في مقابل الموضوعية المغرقة في تحكيم الحيال الرومانسي. ومهمتنا في هذا العمل أن نساهم في كشف طرائق اشتغال هذا الإبداع ضمن نص شمولي يضم نصوصا متعالقة ومتناسلة.

#### 2.3.4 . بناء العمل

أشرنا في بداية الفقرة السابقة إلى الصيغة البنائية التي أقام عليها الشاعر كتاب الحب وهي صيغة استعارية جميلة وعميقة للشكل المعماري الذي يؤثث فضاء جماليا مثلما تؤثث القصيدة سكنها في اللغة، وضمن وعي جمالي خاص بكون المعنى المراد بثه داخل لغة القصيدة وشكلها لايستقيم ضمن أحادية لغوية أو معمارية بل ضمن تركيب له شكل المتاه.

وفيما يلى ترسيم مزدوج لبنية تشكيل العنوان وبنية الموازيات النصية :

<sup>33)</sup> إدريس بلسليح؛ مرجع مذكور ص 69. 34) الرجع نفسه؛ ص69.

دان الم

تقاطعات في ضيافة طوق الحيامة لاين سزع الاندلسي أنا الاندلسي، المقيم بين لذاقذ الوصل وسطرسات البين

|        | اغب إلغاظ<br>اغب نهر الابذ     |                             |                 |                                                    |                   |
|--------|--------------------------------|-----------------------------|-----------------|----------------------------------------------------|-------------------|
|        | المب انتواع<br>المب انتواع     | يان<br>ما                   | _               | اوراق بيضاء                                        |                   |
|        | المياع<br>المب سلطان           | الحب بلاغة                  | وبنه يسمى       | ين حارين<br>منع من وننها                           |                   |
|        | اعب يمون اعب شهوناد المب مكيدة | الم مكيدة                   | £ 9             | مي ساعده ورده<br>سوال نفسي                         | _                 |
|        |                                | اللذان                      | وجه ينجلي       | معو كامل                                           | ·                 |
|        | وية مي الم                     | جستاء من؟<br>الحب كالمنف    | وجه من؟ مينون م | مينون من؟<br>مهان                                  |                   |
|        | إلمان                          | البك                        | البك            | البك                                               | رسالة إلى ابن حزم |
| រាកស្ន | أسوال الثائليين                | أحوال الناقهين أجساد متبددة | وجها أوجه       | وجها لوجه المجننت أبيتها الأنفاس رسالة إلى ابن حزم | دسالة إلى ابن حزم |
|        | _                              | =                           | E               | IV                                                 | V                 |

| أعرلية                                                                                                                                       | عروة بن حوام                                           | مجهول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | حديث نبوي                                                             | جلال الدين الرومي                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شفی حن آن یوی<br>وشکر<br>عن آن یعنفی<br>فهو تکامن<br>این قدکستهٔ آوری<br>وان قریحه تواری<br>وان لم یکن شعبة من الحفون<br>فهو عصارة من السعر. | وإني لتعروني لذكراك روعة<br>فها بين الجلد والعظام دبيب | وإني لتمروني لذكراك روعة وما ذنب إعرابية عرضت لها ممروف حبب إلي من دنياكم ثلاث: النساء والطيب وجعلت النوى من حيث لم تك طنت النساء والطيب وجعلت ويرد حسماء العسذيب وطيب وطيب قرة عيني في العسلاة ويرد حسماء آخسر الليل حنت لهسما آهة عند المسشي وآهة المسالة المستارا ولولا الآهتان لحنت المستارا ولولا الآهتان لحنت المستارا ولولا الآهتان الحنت المستارا ولولا الآهتان المنتان المنتاز المناكبة وتناكم ثلاث المنتاز المنت | حبب إلى من دنياكم ثلاث :<br>النساء والطيب وجعلت<br>قرة عيني في الصلاة | انا من أهوى ومن اهوى أنا من روحان حللنا بدنا خاوا ابعسرته ابعسرته وإذا أبعسرتنا الملاج الملاج الحب عذاب، الحب يقتل |
| 11 0                                                                                                                                         | 17.                                                    | 43.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 65.0                                                                  | 93.~                                                                                                               |
| ,                                                                                                                                            |                                                        | الموازيات النصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                       |                                                                                                                    |

يتبين من الترسيستين مدى أهمية المنظور الشمولي الذي صاغ الشاعر عمله داخله ونعني بذلك ترابط البنيات التي من خلالها خلق الشاعر مفهومه العميق للحب وأعاد بها تمثل طوق الحمامة من منظور شعري معاصر يعتني بالشكل وبالعنونة وبالإضاءة الخارجية للمعنى من خلال محاورة التراث الشعري والنثري والمأثور الديني حول الحب.

كان الهدف من هذين الترسيمتين وضع العمل ضمن بنية كلية ولفت الانتباه إلى أهمية التصور الجشطالتي (25) في المقاربة الشعرية وإلى قوة الشكل في تمثل المعنى. ذلك أن كتاب الحب ليس نصوصا متفرقة جمعها الشاعر، وليس شذرات شعرية حول الحب أو حول تصور ابن حزم له. إنه عقد شعري نفيس مثلما نتحدث عن المعادن والأحجار الكريمة المبحوث عنها بالم في باطن الماء والأرض والحجر وقد كان الشاعر، حسب اعتقادي العميق، واعيا بقوة النظام الذي يريد وضع النص. النصوص داخله ومن ثم فإن بنية المعنى المرتبطة بالشكل والبنية والإدراك الشعولي للتركيبة النصية.

تلزمنا إجراثية التحليل أن نتناول كل فئة نصية منفصلة عن صاحبتها. وهو ما يتيح لنا تأمل ترابط عناوين كل قسم نصي، إضافة إلى ترابط النصوص فيما بينها. ويمهد هذا الصنيع إلى صياغة نتاثج تركيبية تزيد من دقة الإدراك الكاي للعمل وطرائق اشتغال الاستعارة داخله وتناسلها.

يعود هذا الأمر دائما إلى الخلفية الجشطالتية التي ترى وأن الذات تدرك الشكل كمجموعة مبنية لا فاصل بين عناصرها وأن الكل يحتوي الاجزاء ويهيمن عليها وأن إدراك الكل لا يمكن أن يتم بمجرد الجمع البسيط بين الاجزاء وهن. ومن ثم فإن فرضيتنا الاساسية هي أن كتاب الحب بناء نصي ساهمت الاستعارة بقوة في تشكيل مادته الدلالية من خلال انتشاريتها في جسد العناوين والجمل والكلمات، ومن خلال صياغة كلية عميقة للشكل تعى أهمية البعد بالمعنى الهندسي للكلمة.

تسعفنا ترسيمة العناوين في تأكيد طرحنا السالف. على أن نترك استثمار ترسيمة الموازيات النصية إلى مرحلة تحليل المقاطع الشعرية. فالعنوان مذيل بالإحالة على محاوره، أي ابن حزم، ثم ينتقل في الصفحة الموالية إلى جملة نواة :

. أنا الأندلسي المقيم بين لذائد الوصل وحشرجات البين.

إنها جملة ملتبسة رغم وضوحها. فعلام يحيل ضمير المتكلم؟ هل على ابن حزم أم على الشاعر؟ سنقوم بتحليل هذا الإلتباس في الصفحات الموالية. إلا أن الجدير بالإشارة هنا

35) Paul Guillaume, La psychologie de la forme Ed. Flammarion 1982 36) الشكل والخطاب، مرجم مذكور، ص 19-20.

أن هذا الإلتباس يتأكد حين يتحول انتباهنا إلى عناوين الاقسام ثم المقاطع.ولنا حول هذا الامر حديث مطول بعد قليل.

تلع هذه الملاحظة على خاصية البناء الكلي للعمل الذي يبتدئ بما أسمية نصا. نواة وأسا لاأنسا ، وينتهي بنص يضيء الأول ، رسالة إلى ابن حزم ، يتقاطع فيها الآخر بالذات ، والماضي بالحاضر ، والقديم بالمعاصر . وتتوسط هذين النصين أربعة أقسام تخضع لتدرجات تحديدية في العناوين المركزية : الاحوال (أحوال التائهين) والاجساد (أجساد متبددة) والوجه (وجها لوجه) والانفاس (جننت أيتها الأنفاس) . ثم تخضع لتطابقات (إليك ) تمثل عنوانا للنص الذي يستهل به كل قسم، ثم تلها استفهامات مرتبطة بالموضوع الذي يحيل عليه كل قسم على حدة : وصية من ؟ بالنسبة إلى الأول، وجسد من ؟ بالنسبة إلى الثاني، ووجه من ؟ بالنسبة إلى الثالث، وجنون من ؟ بالنسبة إلى الرابع . ثم يتحول الاشتغال النصي إلى تعريفات ذات إيحاءات استعارية في القسم الأول والثاني وعناوين ذات إيحاءات لها الكشف الصوفي في القسمين الثالث والرابع .

إن تأثيت الفضاء النصي، بهذه الكيفية المبدعة من جهة أولى، أي الإضافات التحديدية المؤسسة لمفهوم الحب، والكيفية المنظمة من جهة ثانية، أي الوعي بالعلاقة المرآوية بين عناصر العمل سواء من الناحية التركيبية أو الهندسية أو الدلالية أو تنظيم فضاء الصفحة، دليل على أن الاستعارة الشعرية لمفهوم الحب لا تقف عند حدود التقاطع مع نص أندلسي لابن حزم ولا تقف عند التعبير الغنائي حول موضوع كان مادة خصبة لنظم الشعراء ونشر الناثرين وآهات العاشقين، بل يتجاوز ذلك نحو محاورة التراث الإنساني الغائب، لكنه حاضر بعمق في باطن النص من خلال طبيعة الاستعارة المشكلة لمفهوم الحب التي استهل بها الشاعر عناوين عدة تصوص متفرعة (الحب متعدد، الحب لا ينبئ، الحب يحرق، الحب من شهوة الجماع، الحب سلطان، الحب اختراع، الحب آية، الحب إلذاذ، الحب نهر الأبد، الحب كاشف اللذات، الحب شهوتان، الحب مكيدة، الحب بوي، الحب بلاغة...)

أفكر في هذا السياق في نصوص مركزية في التاريخ الإنساني: أسطورة إيسروص وملحمة كاما سوترا الهندية وكتاب الشيخ النفزاوي الروض العاطر في نزهة الخاطر (٢٥) وأشعار قيس بن الملوح. بل إن ما يزكي هذا الطرح هو أن الصفحة السادسة من كتاب الحب، التي يقدم فيها الشاعر بشكل هندسي هرمي تعريفه لبنية الكتاب تنتهي بهذه الجملة الدالة: وهو رحلة تنصاحب فيها أشواق أعمال أخرى تتقدمها مصارع العشاق للشيخ السراج، وهو رحلة تنصاحب فيها أشواق أعمال أخرى وديوان الصبابة لابن أبي حسجلة،

37) النفزاوي، الروض العاطو في نزهة الخاطر، تمقيق جمال جمعة، رياض للكتب والنشر، 1990، ص11

ود الأغساني، لابي الفرج الاصبهائي. فعبارة التقدمها العني أن المذكور ليس الكل بل أن هذا التقاطع وهذه المحاورة تسعى إلى معانقة الإنساني في تفكيكه لمفهوم مركزي في الفكر والحياة البشرين الا وهو «الحب».

3.3.4 . الجملة . النواة

يقول امبرطو إيكو وإن السياق الاكثر شساعة للقول وللنص في كليته هو الذي يسمح بافتراض المحور الخطابي والتشاكلات، وهما معا نقطتا انطلاق العمل التاويلي ١٥٥٥.

تأسيسا على هذا القول نشرع في تحليل الأجزاء النصية لـ كتاب الحب في انفصال عن بعضها البعض أولا، ثم في اتصال مع كل العناصر المكونة لها أي ضمن جدلية الكل والاجزاء التي توحدها الدائرة الهرمنوطيقية للخطاب أو كما يقول ديلتي: ولا يمكن أن يفهم الكل إلا انطلاقا من فهم أجزائه، بينما لا يمكن أن نفهم الأجزاء إلا انطلاقا من فهم الكل فالإسقاط المحوري وبناء النص عملية يمكن أن تتم بمعالجة النص من جهة كونه جزء من الثقافة التي أنتجته، ولكن طبيعة هذه الثقافة يمكن أن تفهم انطلاقا من تأويل هذه النصوص التي أنتجت فيها فالتأويل المحوري للنص ليس مجرد عملية نصية بل عملية سياقية كذلك «(٥٥).

لا يمكن أن نتمثل الشكل النصي إلا من خلال المحور أولا، ثم من خلال الاشتغال السياقي ثانيا، ووصولا إلى البنية الثقافية التي ينتمي إليها الخطاب ثالثا. وهو الأمر الذي حرك فضولنا الذهني ونحن نتامل النواة النصية الأولى المموضعة في أسفل الصفحة الخامسة والمكتوبة بحرف مخطوط محيل على الفضاء الاندلسي المغربي، ولهذا دلالاته السيميوطيقية والثقافية العميقة في تقديم مناخ تاريخي جغرافي خاص للنص: أنا الأندلسي المقسيم بين للذائذ الوصل وحشرات البين.

سبقت لنا الإشارة إلى التباسية هذه الجملة رغم وضوحها، فعلى من يحيل ضمير المتكلم وأناء؟

ظاهريا يحيل الضمير على ابن حزم من خلال نسبة الانتماء (أنا الاندلسي... ) لكن إذا اعتبرنا مسافة التخييل بين ابن حزم وبين الشاعر فسنفهم أن ضمير المتكلم (أنا ) ضمير مضاعف يحيل على الاثنين معا : على الأول بالانتماء المكاني (الاندلس) وعلى الثاني بالانتماء التاريخي السلالي (المغربي الاندلسي)، وسيتأكد هذا الطرح حين نتحول بالنظر إلى النص النواة... وأنا لا أنا ».

لنتأمل قبل ذلك بقية الجملة: (بين لذائذ الوصل وحشر جات البين). إن الناظر

38) إيكو، (1992) مرجع مذكور ص 164.

T.K. Seung, Semiotics and thematics in hermeneutics, Colombia university press 1982 P. 171 (39)

الحصيف للبنية الدلالية والمقامية للجملة يرصد ربع الاستعارة تقفز من بين الحروف. لا غبار على دقة البناء التركيبي للجملة، إلا أنها دلاليا تخلق عنصر المفاجاة، فقد ينتظر القارئ، الذي لا يحركه أفق الانتظار الشعري، أن تكون الإقامة في فاس أو في قرطبة أو في القيروان، أو بين هذه وتلك لكن الشاعر يختار التحليق بقارئه ودفعه منذ بدء السفر إلى إدراك رمزية الخطاب وتجريد المكان، ولتكن الإقامة بين لذة الوصل والم الفراق.

نقف منذ الجملة الأولى والصفحة الاولى والتشكيل الأول للخطاب على أرض

|                       |          | جديدة           |
|-----------------------|----------|-----------------|
| التباسية الحالة       | الضمير   | انا<br>ا        |
| التباسية الزمن        | الانتماء | الأندلسي        |
| التباسية المكان       | الفاعل   | المقيم          |
| استعارية القول        | المكان   | بين لذائذ الوصل |
| من المحسوس إلى المجرد |          | وحشرجات البين   |
| من المدينة إلى الشعور |          |                 |
| من المكان إل الزمان   |          |                 |

يسمح لنا هذا الفهم بوضع محددات تمكن داخل سيرورة التحليل من إعادة بناء سياق النص، وتضعنا هذه الجملة في وضعها البصري والدلالي والمقامي أمام المجال الفسيح للتأويل الذي يفترض أن تمارسه من خلال هذه المؤشرات الاولى: النص سفر في الزمن من خلال ضوابط مكانية (الاندلس) وفعل شخصي (أنا) داخل مجال مجرد (الحب بما يفترضه من وصال وفراق، من شوق ولقاء...إلخ) وباداة خطية هي الخط المغربي المحيل على حميمية الانتساب.

ومع أن المحور الخطابي المؤسس للجملة هو استعارة الحب أي الحب مقام بالمعنى العميق للألفة والغرابة معا حسب وضعية التواصل، فإن العناصر المفككة لالتباسية الخطاب، أي محددات الأنا وطبيعة الإنتماء وشكل العلاقة تبقى مبتورة، وتحتاج إلى تمدد نصي من جهة ثانية. وهو ما سنحاول رصده من خلال النص النواة والموازي النصي.

#### 4.3.4 .النص الموازي المركزي أو خطاب الاستهلال

يعد النص الذي قدم به أدونيس لهذا العمل نصا تنويريا يقدم الكثير من عناصر التآلف مع نصوص الكتاب، بل ويضع اليدعلي كثير من مستويات حضور الاستعارة فيه، وأخص بالذكر الإشارة إلى الحب والمحرم التي يمكن إرجاعها إلى استعارة الحب فاكهة أو فاكهة محرمة أو الحب إلذاذ، كما في أحد عناوين النص وإلى الحب وتفجر اللاوعي أو الحب والجنون وهي

الموضوعة التي نصادفها بقوة في نصوص الكتاب وفي اغلب النصوص العميقة التي تؤرخ لمفهوم الحب وتاريخ العشاق. ذلك أن موضوعة الجنون لا تفسر فقط حالة ذهاب عقل العاشق المتيم بمعشوقته بل تفسر أيضا جدلية الظهور والخفاء المرتبطة بموضوع العشق التي نصادفها كذلك بقوة في هذا السفر الشعري.

أشار أدونيس في هذا النص إلى عناصر انترابط بين الحب والجسد والموت. «ليكن هذا السفر محفوفا برغباتنا. مشعشعا باحشائنا كانه منا وفينا، إلينا. نحيا عاشقات وعشاقا، بالجسد لكي نتجاوز الموت، نموت بهما لكي نحسن الحياة ه<sup>(40)</sup> لقد سيج الخطاب الفقهي العربي مفهوم الحب ضمن نموذج أحادي للعذرية، وهو خطاب يسمح لنا تجاوز هيمنته من الانفتاح على عمق الايروتيكية العربية وغناها الادبي. توحي عبارة أدونيس باستحالة تمثل موضوعة العشق دون ربطها تاريخيا وفلسفيا بالجسد من جهة، وبمقاومة الموت من جهة أخرى، ويبدو أن هذه الإشارة محيلة مباشرة إلى براعة التناول الشعري في كتاب الحب لهذه العلاقة الثلاثية المكينة كما سيلي.

وهو ذا طوق آخر لطوق الحمامة (١٠٠٠) كمتاب طوق لا يودع الماضي، بل يستبقيه، فيما يستقبل المستقبل ليجعله حاضرا».

لا تنفصل هذه الملاحظة عما اشرنا إليه سالفا من أن المسافة التخيلية والزمنية بين الشاعرين والنصين تخلق نصا ثالثا هو الطوق المنفتح على المستقبل. وهذا يعني أن كتاب الحب هو طوق حمامة آخر يستعيد الماضي ويتجاوزه ويخلق من خلال استعارات عشقية جديدة فضاء لتأمل موضوع الحب داخل زبن يفتقد إليه كما يفتقد الظمآن إلى الغيث. وبذلك ننحت استعارة البداية والحب ماء»، والحب حياة» أو كما عنون أدونيس نصه وختمه : « ذروة المرج» لان ذروة اللذة حياة وذروة الموج قمة هذه الحياة. لا تخرج حالة هزة اللذة في الجنس عن ثنائية العشق والحياة في مقاومة الموت الجسدي والموت الرمزي كذلك.

نظريا، يدخل نص أدونيس ضمن خطاب مقدماتي يضيء لحظات النص الأساسية. وهو في هذا السياق أوْفى الإضاءة حقها وزاد على ذلك بإدراك شعري عميق لمغزى الحديث الشعري عن الحب في ارتباطه بعناصر الكون الأخرى كالجسد والجنون والماء والموت.

يندرج نص أدونيس إذن ضمن الخطاب المقدماتي باعتباره جنسا أدبيا قائما بذاته (42)، سبق أن مارسه كتاب آخرون والحوا على أهميته مثل كيركجارد ونيتشه وغيرهما.

<sup>40)</sup>كتاب الحب، ص 202.

<sup>41)</sup> كتاب الحب، ص202.

F. Hallyn «Aspects du para texte», in Introduction aux études littéraires Méthodes du texte. P :203. (42

#### 5.3.4 النص والنواة

#### 1.5.3.4. حديث الأعرابية

يعرف جيرار جينيت الموازي النصي بكونه يتضمن مجموعة هجينة من الدلائل، التي تقدم أو تؤطر أو تعزل أو تقفل نصا معطى : عنوان فرعي، مدخل، خاتمة، إشعار، الماقبل، ملاحظات هامشية، في أسفل الصفحة، إضاءات، إهداء... وتوفر للنص وسطا متنوعا وأحيانا تعليقا رسميا أو شبه رسمي.

ويمارس الموازي النصي عموما وظيفة المصاحبة أو التاطير بالنسبة لنص آخر. وبالنسبة لجيرار جينيت دائما، فإن الموازي النصي هو ما يصير به النص نصا أي يندرج داخل المؤسسة الادبية (حقي كتاب الحب، يمثل حديث الأعرابية الموازي النصي الاول الذي يصاحب النص. النواة: وأنيا لا أنيا». ويبدو من القراءة الاولى له أن قائله مجهول وهو مسند إلى أعرابية أي إلى امرأة تنتمي إلى عالم البادية والصحراء العربية القديمة لا تتحدد باسم شخص أو لقب له حضور في تاريخ الادب أو تاريخ الثقافة، وبالتالي فإن هذا النص قابل لان يحلل من خلال بلاغتين: بلاغة عدم الانتماء مما يجعله قولا سائرا يمكن استثماره داخل مطلقية التأويل، أي خارج إكراه السياق إلا ما يرتبط بالنص الذي جاء مصاحبا له. وإذا كان قائله غير معرف بالاسم فإن المقول المقصود، أي الحب، غير مذكور فيه. ولهذا الأمر رمزية عميقة. فالحب مشار إليه بواسطة التلميح لا التصريح، وبواسطة الاستعارة والتشبيه. وهنا تكمن فالحب مشار إليه بواسطة التلميح لا التصريح، وبواسطة الاستعارة والتشبيه. وهنا تكمن بلاغته الثانية: بلاغة الكمون.

يتضمن هذا النص بنية مفارقة. فالحب في نفس الآن خفاء (خفي عن أن يرى) وجلاء (جل عن أن يخفى). وفي هذه المفارقة دليل على استعصاء تحديده وتعريفه. متى يكون الحب خفاء؟ ومتى يكون جلاء؟ تجينا تتمة النص:

فهو كامن

ككمون النار في الحجر

إن قدحته أورى

وإن تركته توارى.

في هذه التتمة مؤشرات عديدة على حضور عنصر المشابهة والإستعارة المتراكبة. فالحب كامن، أي خفي، لكن كمونه بالقوة، ويحتاج إلى فعل لظهوره لأنه كالنار في الحجر.

يمكن من خلال هذه الإشارات استخلاص استعارتين اساسيتين : استعارة ضوئية هي أن الحب ضوء خفي، فهو ثمين يحتاج لمن يزيح عنه الغطاء حتى يتجلى، ثم استعارة جنسية،

43) المرجع نفسه، ص202.

ذلك أن جلاء الضوء من خفاته لايكون إلا بقدح الحجر فينقشع منه الضوء مثلما نغوص في الماء لنخرج الدرة من مكمنها أو نفتح قشرة الثمرة لينفلق الحب أو نفتض بكارة المعشوقة أو بكارة المعنى.

والخلاصة أن الحب موضوع ثمين لا يشرق نوره إلا بالاعتناء وإلا توارى واختفى. وهذا يجعلنا نفهم دلالة الجنون في نهاية هذا النص :

وإن لم يكن شعبة من الجنون

فهو

عصارة من السحر

لا ينفصل معنى الجنون والسحر هنا عما سبقه من مفارقة الخفاء والجلاء التي اتضح التباسها حين فسرنا خلفية استعارة الحب كضوء وكموضوع ثمين.، فالجنون لغة، يعني الخفاء. وجُن الليل أظلم، وجُن الرجل اختفى صوابه، والجنين المولود ما دام مختفيا في رحم أمه. أما السحر فهو كل ما لطف ماخذه (أي خفي) ودق. وأصل السحر صرف الشيء عن خقيقته إلى غيره، كما جاء في لسان العرب.

إذا كان الأمر كذلك، فالحب جنون، أي خفاء يحتاج إلى إظهار. وهو سحر يحتاج إلى خفاه كان الأمر كذلك، فالحب جنون، أي النص عموديا. لكن ما هي دلالة المصاحبة التي تربط هذا النص الموازي بالنص. النواة فتضيفه؟

يمكن الإشارة إلى مسالتين : الاولى تخص العلاقة بين المفارقة الواردة بين الخفاء والجلاء في النص المصاحب ومفارقة العنوان : وأنا لا أنا ، في النص المصاحب ومفارقة العنوان : وأنا لا أنا ، في النص الأساس.

أما الثانية فتخص دلالة الجنون التي يختم بها النص خط سيره :

وأكتب لك

عن هذه البذرة التي تكفي

لكل من يكون

بين مسالك السمع والبصر

في حضرة

الجنون

والتي يمكن أن تجد تأويلا لها في مستوى معين من الترابط بين النصين وهو ما سنعمل على مقاربته في الفقرة الموالية .

يبقى أن نشير إلى أن نسبة النص إلى امرأة أعرابية ليس خاليا من الدلالة فهي أصل هذا الفعل الجنسي الذي يجعل النار تقتدح من الحجر ويجعل الجنسي الذي يجعل النار تقتدح من الحجر

يقتلع من البحر والحب ينفلق من النواة والحب مولود ينقشع نوره من ظلمة العدم: الحب حياة.

#### 2.5.3.4 . أنا لا أنا : استعارة الهوية والاختلاف

جعلت الدراسات المعاصرة للعنوان دلالة مركزية في فهم العمل وتفسيره وربط ما بدا متنافرا من أجزائه وعدته نوعا خاصا من النص يتعالق مع نص آخر ويقوم بوظيفة العنونة (44) والإضاءة، ويكون ما بعده تفريعا له وتوسيعا لدلالته الكمونية. يقول أمبرطو إيكو : والوحدة الدلالية (45). والوحدة الدلالية عند إيكو والوحدة الدلالية نص مضمر والنص توسيع للوحدة الدلالية (45). والوحدة الدلالية عند إيكو يمكن أن تكون عنوانا أو كلمة محورية في نص بدون عنوان أو مستوى نصي يفترضه المحلل وينطلق منه. ويربط محمد مفتاح الوحدة الدلالية بمفهومين يقول : وإن الشعر المعاصر لا يقدم نفسه للمحلل على طبق من ذهب ليبتلعه بكل سهولة ،وإنما عليه أن يتسلح بعتاد هجومي ودفاعي للاقتراب من مادبته. وهذه الرغبة في الاقتراب تجعلنا نسلك استراتيجية مضبوطة وحيلا تاكتيكية خاصة ،أي نظرية بمبادثها ومفاهيمها، ونستخدم مفاهيم محلية تارة أخرى؛ وأول الحيل التاكتيكية هي الظفر بمغزى العنوان؛ والمفهوم المحلي، الذي نستخدمه لهذا أخرى؛ وأول الحيل التاكتيكية هي الظفر بمغزى العنوان؛ والمفهوم المحلي، الذي نستخدمه لهذا الغرض هو : من القاعدة إلى القمة إلى القمة ( Top-down ) ، ومن القمة إلى القاعدة إلى القمة ، وعلى أساس هذه الجملة نتوقع ما يحتمل أن يتلوها من جمل . أي من القمة إلى القاعدة ، وعلى أساس هذه الجملة نتوقع ما يحتمل أن يتلوها من جمل . أي من القمة إلى القاعدة ، وعلى أساس هذه الجملة نتوقع ما يحتمل أن يتلوها من جمل . أي من القمة إلى القاعدة »

وعلى العموم، فعلى الرغم من بعض الاختلافات النظرية حول جعل العنوان جزء من النص أي داخله أو جعله خارج النص<sup>(47)</sup> فإن وظيفة العنوان تبقى بالإجماع أساسية بكونه « دليلا تفاضليا يسمح بتعريف العمل في فردانيته ( وظيفة تجنيسية ) أي بطاقة هويته إلى حد ما. وهو يقدم أيضا بعض المؤشرات حول المحتوى ( وظيفة إحالية أو تعيينية )؛ وهذه العلاقة يمكن أن تكون واضحة أو مسننة »(48).

يعكس عنوان « آنا لا آنا » في النص ـ النواة دلالة ملتبسة وقد سبق للشاعر أن أشار أنه وجد نفسه « موزعا بين أنا ولا أنا ، وبين ظاهرية ابن حزم وصوفيته في شكل آخر » (490 . والسؤال هو كيف نحلل هذا العنوان في علاقته بالنص من الناحية البلاغية ؟

Edith larovic/Rodica, «The strategy of headline». Semiotica, 77/4, 1989, P.441, (44

Unberto Eco, Lector in fabula, Grasset, 1985, p32. (45

<sup>46)</sup> محمّد مفتاح، دينامية النص: تنظير وإنجاز، المركز الثقائي العربي، 1987، ص 60-59.

G.Jaques, «Le discours intitulant», in Introduction aux études littéraires, Ed. Duculot, 1987, p204, (47 48) المرجع نفسه، ص 205 .

<sup>49)</sup> وكتاب الحب تحية فاسبة بغدادية لقرطبي ٥، مرجع مذكور.

يمكن مقاربة هذا النص من خلال مستويين من التحليل: مستوى التقارب، فالعنوان ظاهريا متناقض وهو يحيل بشكل قوي على الصراع الذي نبه إليه الشاعر نفسه بين أنا الشاعر وابن حزم. فكانت النتيجة أن ابن حزم صار معاصرا من خلال استعارة الصوت التي تنقلنا مباشرة إلى مستوى التداخل، أي أن ابن حزم والشاعر توحدا في مجال تعبيري واحد هو (أنا) بينما اختفى من النص تعبير (لا أنا). وهذا يدل على أن التفارق لم يكن ليؤدي إلى الاتصال والوحدة لولا الطبيعة التجنيسية للنص الشعري الذي يحكمه الالتباس وإلا سنقع في اللامعنى لأن اللغة لا تتقدم بالتناقض أو التفارق الكلي بل التفارق الجزئي الذي يعكس وضعية الهوية، أي تلبس الشاعر وضعية الاختلاف، زمنيا بين شاعر وفقيه، ويعكس وضعية الهوية، أي تلبس الشاعر ثياب ابن حزم.

يتحول التفارق الذي عكسه العنوان إذن إلى تداخل، وهو يظهر في النص من خلال الصفات المسندة إلى الـ. أنا:

أنا الأندلسي

أنا الظاهري

أنا القرطبي

الهاجر لكل وزارة وسلطان

وهي كلها صفات تحيل على شخصية ابن حزم في زمنه فقد كان فقيها ظاهريا عاش بقرطبة في الأندلس وتزهد في الوزارة والسلطان بسبب الصراعات الفقهية والسياسية في زمنه رغم أنه عاش داخل قصور قرطبة.

يتضمن النص إذن سيرة شعرية لشخصية ابن حزم ستنداخل شعريا مع سيرة الشاعر، وهو ما يتبين في الفقرتين المواليتين :

أنا الذي ربيت بين حجور النساء

بين أيديهن نشأت

وهن اللواتي علمنني الشعر والخط والقرآن

ومن أسرارهن علمت ما لا يكاد يعلمه غيري

يظهر التداخل بين النص والسيرة حين نعود إلى سيرة ابن حزم: «هناك ربي في حجور النساء اللاتي علمته القرآن، وروينه كثيرا من الأشعار ودربنه على الخط، فلازمهن زمنا طويلا مستمعا منهن شتى الأخيار والاسرار (...) ولم يجالس الرجال إلا وهو في حد الشباب وقد تبقل وجهه. وإلى تأثير هذه النوعية من الحياة ينبغي إرجاع كثير من آرائه وانطباعاته (...).

يظهر إذن أن استعارة الصوت حولت المجال الزمني الاندلسي إلى مجال معاصر يتوحد فيه الشاعر والفقيه، إلا أن التداخل والسيرة يتوقفان عند هذا الحد ليبدأ مستوى آخر من الاستعارة (استعارة التداخل المكاني) وذلك حين نقرأ:

أنا الذي يقول: الموت أسهل من الفراق

يتحول التفارق ثم التداخل هنا إلى انفراد الصوت الشعري المعاصر بمعانقة خطاب العشق :

أن أبوح لأهل الصبابة

**(···)** 

أن أصاحب الدمعة إلى وساوس حرقتها

أن أبارك وردة بين معشوق وعاشق

فالبوح والمصاحبة والمباركة، مصادر لافعال مرتبطة بمعجم الحب (الصبابة، معشوق، عاشق) أو ما يحيل إليه (الدمعة، الحرقة) أو ما يجعله حبل وصال (وردة). ويبدو أن الشاعر تحول عن المتعمال معجمه: (هذه الشاعر تحول عن المتعمال معجمه: (هذه شريعتي)، مؤكداً بمستوى عميق من الباروديا والسخرية على المناخ الذي يوجه الكتابة والتخيل، مناخ حياة الفقيه الظاهرية المحسوسة، فكلمة وشريعة لا تستقيم مقاميا مع ألفاظ الحب المتداولة لانها إحالة على التقنين ووضع الحدود، ولكنها تستقيم من الناحية التخييلية حين نعلم أن النص يتقاطع استعاريا مع معجم الفقيه ثم ينزاح عنه ويبني معجمه الخاص، معجم الرغبة والنشوة والجسد كما سيتم في باقي النصوص. فضلا عن هذا، فالشاعر تحول عن السياق المكاني مشرعا الابواب لتداخل الامكنة:

أن أبوح لأهل الصبابة

في بغداد وفاس

وقرطبة

والقيروان

50) ابن حزم، طوق الحمامة، مرجع مذكور، ص22.

ماذا يعنى أن تتداخل الأمكنة شعريا؟

لم يعد الأمر يتعلق بقرطبة وحدها، قرطبة ابن حزم، وهذا يدل على سفر النص في المكان وأن الحب لا تسبحه حدود الأمكنة المتعارفة، ويبدو أن الإحالة على مدن أندلسية ومغربية وعراقية وتونسية إشارة إلى العناصر المشكلة لكتاب الحب والتي يساهم في صياغته شاعر مغربي ورسام عراقي وتتقاطع مع فقيه أندلسي وآخر فارسي، وقد أكد الشاعر على هذا الأمر حين ختم حديثه عن تجربته في كتاب الحب كما أشرنا إلى ذلك آنفا بقوله: «كتاب الحب تحية فاسية بغدادية لقرطبي في زمنه».

فكيف تؤطر الاستعارة هذا المجال النصي الذي يحكمه تداخل السيرة وتداخل الزمن وتداخل المكان؟

يجيبنا المقطع الأخير الذي يحضر فيه انبثاق المجاز بشكل قوي :

وأكتب لك

عن هذه البذرة التي تكفي

لكل من يكون

بين مسالك السمع والبصر

في حضرة

الجنون

أشرنا إلى أن تداخل السيرة يكف عن الامتداد، بقول الشاعر: أنا اللذي يقسول: الموت أسهل من الفراق، وهو هنا يتأكد بجملة: وأكتب لك. لمن يكتب الشاعر؟ هل يكتب لابن حزم؟ أم يكتب لكل العشاق؟ إن التباس المخاطب أول مستويات الاستعارة، أما عمقها فيتمثل في كلمتين: البذرة والجنون.

هل يمكن أن نفسر كلام الشاعر بأن البذرة أول الحب، والجنون آخره.

نقرأ في لسان العرب إن البذر أول ما يخرج من الزرع والبقل والنبات ( ... ) وقيل البذر جميع النبات إذا طلع من الأرض فنجم وبذرت البذر زرعته ، وبذرت الأرض خرج بذرها » .

كيف يكون الحب بذرة؟ وكيف يكون العاشق في حضرة الجنون؟

إن استعارة الحب بذرة، نباتية جنسية في آن واحد، والتشابه القائم بينهما هو كون الحب مثل البذر ينبثق وينفلق من جسد العاشق وقلبه كما تخرج البذرة من الأرض طرية ندية، وهي جنسية لأن الحب لا يكون بغير وصال واتصال نظر، فيكون للسمع والبصر كما جماء في النص دوره في خلق المحبة كمما أن البذر لا يخرج من باطن الأرض بدون ماء

ومطر. وهذا يعني أن الحب تفاعل بين حركتين: السمع والبصر مثلما أن البذر تفاعل بين حركتين: الزرع وانفلاق الخب. والجامع بين فعل السمع والبصر وبين الزرع والماء والانفلاق أن المحبة حياة واستمرار للحياة. وتأتي استعارة الحب جنون أو المحب في حضرة الجنون مرتبطة بالأخرى، لأن الحب قبل أن يظهر يكون كامنا في النفوس، والبذر قبل أن ينبت يكون كامنا في باطن الأرض. فالجنون خفاء للحب وظهوره غياب للجنون أي للخفاء مثلما أن المحب يجن، أي يذهب عقله، إذا غاب الحبوب ويعود إليه رشده إذا حضر.

قدم لنا هذا النص نواة العلاقة التي يتأسس عليها الكتاب بين الشاعر وابن حزم، وبين الماضي والحاضر، وبين الحضور والغياب، وجعل السيرة مزدوجة يحكمها الوصل والفصل، التداخل والتفارق الملحوظ في العنوان قابلا للتأويل والمعالجة خلال رحلة النص من الشفارق بين الأنا وضدها إلى التداخل ثم إلى الانفصال.

وقدم لنا النص كذلك نواة الاستعارة التي ستتوسع وتتشعب وتتفرع في باقي النصوص : فالحب إلذاذ ووصال وبوح ومصاحبة وبذرة وجنون، وكلها تؤدي إلى استعارة جامعة هي الحب حسياة، وقد عبر النص عن ذلك بوضوح حين عكس الآية : (الموت أسسهل من الفسراق). وهذا يعني أنه كلما استمر الحب استمرت الحياة وكلما انقطع توقفت وعم الموت والجنون والسكون.

#### 6.3.4 أحوال التائهين : استعارات الحب بين انجرد والمحسوس

تلعب الاستعارات دورا دالا في النموذج التصوري للحب والمقصود هذا الاستعارة التصورية بالمعنى الذي يعطيه لايكوف وجونسون، وهي تتميز عن التعابير اللسانية التي تعكسها أو تظهرها، فعبارة «أعطاه الحب قوة جديدة» تقدم منظوراً للحب باعتباره طعاما، ومثال ذلك ما يتداول من عبارات من قبيل هي جائعة للحب أو أنه ينمو بالحب؟ أو الحب يغذيها أو هو يشتهي الحب...إلخ.إن التصور الذي نريد فهمه هذا (أي الحب) يدعى المجال الهدف، والتصور المستعمل لهذا الأمر (أي الطعام) يدعى المجال المصدر، وحسب لايكوف فإن للاستعارة باعتبار وظيفتها الأولية دوراً معرفياً لفهم تصور انطلاقا من آخر، وهو ماقامت به استعارة : «الحب طعام «<sup>(15)</sup>.

يجعلنا هذا التأطير نفهم أن استعارات الحب لا يمكن ابتداعها في الكلام المتداول أو في الشعر بطريقة شفافة بل يتم استعمال مجال محسوس أو مجرد لفهم حالة من حالات الحب مثل، السفر أو القوة أو الرغبة، أو الاشتهاء أو الوحدة أو النارأو السحر أو الجنون أو السيولة ...الخ.

(51) كوفيس، استعارات الغضب والعجب والحب، مرجع مذكور، ص.6.

سنهتدي بهذا التصور في مقاربتنا لهذا القسم من كتاب الحب محاولين فهم بناء الاستعارة قي القول الشعري أولا ثم ربط العلاقة بين المفاهيم التي تحيل عليها عناوين النصوص بدقة وبحسن بلاغي متناهين.

وأول استعارة تواجهنا في هذا القسم هي: الحب متاه والمتضمنة في عنوانه المركزي أحوال الشائهين، ويتضمن و تعريفا بمن هو الحب وما أحوال الحب، هل أحوال الحب أن يكون تائها أي ضائعا متحيراً هالكا كما تقول القواميس؟ إذا كان الأمر كذلك فهل يكون السبب الفرقة أم الوصال؟ يجيبنا البيت الشعري لعروة ابن حزام جزئيا فهو يتضمن دلالة الذكرى أي التذكر الذي يحدث الفزع فيسقم الجسد. وهذا يعني أن حالة التيه والسقم تكون بشح الاتصال وتمثل النصوص المكونة لهذا القسم مجالا خصبا لغوص الكتابة في عمق المشاعر البشرية مشرعة الباب للغة تؤثثها استعارات الرغبة وخروج الجسد من عقال الحيرة والتيه إلى فضاء الاتصال.

ويمكن تحديد ثلاث مستويات لمقاربة هذا القسم :

1.6.3.4 . إليك : الأنثى والماء

المستوى الأول ويخص نص إليك الذي يعد لازمة شعرية تتكرر في أول الفصول الثلاثة المتبقية مشكلة نوعا من التوازي المطلق في نظام العنونة، في مقابل التوازي الجزئي بين نصوص : وصية هن ؟ جسد هن ؟ وجه هن ؟ جنون هن ؟ التي تاتي بعد نصوص «إليك» مباشرة في كل المقاطع الأربعة المذكورة والتي تنتقل من الوصية إلى الجسد إلى الوجه إلى الجنون في صيغة سؤال.

ويتضمن نص «إليك» خطابا موجها إلى أنثى مفترضة (وفيك. أنت) سيتحول في الأخير إلى خطاب موجه إلى الذات :

ومنك أيها الطفل. ياشبيهي. اقتربت. وهبتك صمتي الذي لا أملك غيره (62).

إن أول ما يستوقف القارئ في النص وفي النصوص المماثلة له في الاقسام التالية من ناحية التركيب البلاغي هو حالة التنافر بين الجمل القصيرة المكونة للنص في كليته، ويمثل هذا أول مستويات بناء الاستعارة فليس هناك رابط معنوي يجمع بين : اصطدمنا في زقاق وبين الجملة الموالية : لعله ارتعاشة الكلام، أو بين : لم يكن بيننا عطر وبين : هددني الغناء.

سيعجز المعيار التقليدي للتلقي عن تاويل الدلالات الناتجة عن هذا البناء، إلا أننا من خلال معيار الترادف والقرابة الدلالية بين المفردات حتى في حالة التنافر والذي تحققه الاستعارة بامتياز، نتمكن من إعادة بناء المعنى كالتالى :

52) كتاب الحب، الأعمال الشعرية ص 214.

إن جسملة : اصطدمنا في زقاق تحيل على ضيق المسافة المكانية الجامعة بين الاثنين، والمعنى المباشر الذي تحيل عليه الجملة الثانية : لعله ارتعاشة الكلام وهو أن الارتعاشة لا تكون بالكلام بل بهبة الجسد، وأن ضيق المسافة لم يكن الزقاق أساسا بل مسافة التواصل الجامعة بين المتكلم والمخاطب.

إن هذا المستوى من التحليل يفتح الطريق أمام أوضاع دلالية متنافرة ظاهريا لكنها منسجمة في الباطن :

- . حنضور الجسد = (اصطدمنا)، وتشير إليه في النص كلمات : (العطر، الارتعاشة، كتفي، بأعضائي، يدي، الأنفاس، الأعضاء، أقدامنا، شفتي، خدك).
- . حضور العلاقة والتواصل = (ارتعاشة الكلام)، وتشير إليه في النص كلمات : (الغناء، صباح الخير، كلماتك، الصمت، الانفاس، تنحل الكلمات، وهبتك صمتي).
- . حضور الاشتهاء = (لم يكن بيننا عطر)، والعطر يرمز مباشرة إلى الجنس وهو الأمر الذي توحي به كثير من الفاظ النص: (هل سبقت يدي كلماتك، شفتي خدك... الأعضاء تستلذ ما يجذبها، شفتاك تقتربان من كفى. انغرسنا فى جحيمك).

إذا نحن ربطنا بين العناصر الحاضرة المشار إليها في النص سنجد أن الصلة تدريجية من أعضاء الجسد : الشفة والحد والكتف والأنفاس واليد إلى بناء العلاقة من خلال التواصل المباشر : ارتعاشة الكلام، إلا أن هذه العبارة تخلق مسافة توتر والتباس فكيف تكون للكلام ارتعاشة إن لم يكن متصلا بالجسد والرغبة. وتشكل هذه الجملة قرينة على حضور الاشتهاء الذي تعبر عنه بوضوح كلمات العطر، والاعضاء تستلذ، وسبقت شفتي خدك، كما يرد في هذا الرسم.



غير أن بلاغة النص لا تتوقف عند الحضور الثلاثي للجسد والكلام والرغبة، فهناك موضوعة تؤسس تشاكلا دلاليا يلف كل هذه العناصر هي موضوعة الماء التي تعكسها عبارات : (نسيج مبلل، زرقة وحيدة، يا موج السكينة، ابتدأت نواعير المياه باحقاقها تدور وتغسلنا، إلى أسفل الماء، موجة فموجة، صمتي الأزرق).

تمثل هذه العبارات استعارات صغرى عاكسة لرمزية توظيف عنصر الماء في القصيدة: نسيج مبلل بهجومه زرقة وحيدة

موج السكينة نواعير المياه تغسلها الازرق صمتى

كيف يكون النسيج مبللا بهجومه وكيف تكون الزرقة وحيدة وكيف يكون للسكينة موج وكيف تغسلها نواعير الماء؟

إن حضور الاستعارة من خلال تعارض العناصر المكونة لهذه الجمل يفضي إلى استخلاص موضوعات ثلاثة صغرى مرتبطة بعنصر الماء هي :

القوة (هجومه) والسكون (وحيدة، السكينة، صمتي) والتطهير (تغسلها) وهي معاني تسند للماء وظائف متباينة ولكنها متعالقة فموج البحر وزرقة مائه تحيل عادة على الغموض والقوة والهيجان رغم أنها في النص تعبر عن السكينة وهي في هذا السياق تحمل دلالة القياس بين عمق البحر وما يحتويه وبين عمق الرحم: هي استعارة الولادة بين ماء البحر وماء الرحم. وما كان لنا أن نذهب بعيدا في هذا التأويل لولا الإيحاءات الجنسية التي تتضمنها القصيدة:

#### الأعضاء تستلذ بما يجذبها إلى أسفل الماء

فليس الماء هنا رمزا بسيطا للحياة بل هو كذلك رمز عميق للتناسل واستمرار الحياة. نلاحظ كذلك أن عبارات (انغرسنا، التففنا، انحشرنا يمشق ويتسع، أيها الطفل)؛ كلها دلالة على سيرورة البذر والاجتماع والانفلاق والنمو والولادة. وأما السكون فهو الرمز الجامع لوضعية ضمير المتكلم المتأملة: (هادثا في الصمت، وهبتك صمتي، صمتي الأزرق يا سيدي). عبارات تعكس حالة الترقب وتعكس شكلا جديدا للعلاقة بين الشاعر والماء، وبينه وبين موج البحر وهي علاقة تومئ من جهة إلى خيط من الأسى يعبر النص، خيط من الخيبة تشير إليه كلمات (جحيم، سموم، تمزق) وهي حالة تومئ من جهة اخرى إلى دلالة المتاه والحيرة التي أشرنا إليها في عنوان النص:

### وأنت أيتها الدرج احملي أقدامنا إلى حيث متاهها .

فكيف التخلص من حالة المتاه هاته؟ وكيف تكون الولادة شكلا للحياة في عنفوانها؟ ليس إلا عنصر التطهير قادرا على تشكيل علاقة جديدة للرغبة والجسد والحياة :

تحتدم الشساعة كلما ابتدأت نواعير المياه بأحقاقها تدور وتغسلنا (٥٠٠).

إن وظيفة الماء كرمز تحيل في النص على تدفق الحياة وعلى التطهر وقد اجمعت كل الميثولوجيا القديمة على وظيفة الخلق والإحياء المرتبطة بعنصر الماء وه اجمل ما في العلاقة بين الماء والأرض العلاقة الجنسية فالماء يشبه الزرع لدى الرجل. وتفيد بعض الرموز أن السماء دى الرجع نفسه، ص213.

تعانق الأرض وتضاجعها بواسطة المطر ((54).

قدم لنا هذا النص مجالا خصبا لتحليل الاستعارة من خلال تنافر العناصر وإعادة تاويلها، وهو مجال استثمر الحب لمعانقة مستويات عميقة من الجسد والتواصل والاشتهاء ومعانقة المجهول اليست هذه النصوص ونصوصا بحفيف الرغبة ٥٥٥٥.

2.6.3.4 . الوصية والطوق

يخص المستوى الثاني في تحليل هذا القسم نص : وصية من؟ وأول ما يثير الانتباه فيه الجملة الأولى (50):

طوق الحمام

صوت يمد يده

كأنها القنديل في حقل الغمام

تحيل هذه الجملة مباشرة على ابن حزم وطوق الحمامة، وهو أمر يجعلنا نفكر بإشارة الشاعر إلى مسألة التقاطع بينه وبين نصوص أخرى، ونفكر أيضا بمسألة البناء الاستعاري «فكل قصيدة تبنى بطريقة دقيقة ه<sup>(57)</sup> وهذا شيء تعكسه هذه القصيدة بامتياز لان الطبعة المنشورة في الأعمال الشعرية تختلف فيها القصيدة عن الطبعة الأولى المنشورة منفردة مما يجعلنا نفهم أن الشاعر استخدم تقنية الزيادة والتنقيح، أي اعتنى بمسألة البناء والدقة في صياغة النص وإعادة صياغته حسب ما تمليه عليه القصدية واتساع الرؤيا.

تقودنا هذه الملاحظات إلى أن وكل قصيدة تمتلك مجموعة من المعالم التي تحيل على مكتسبات ثقافية. نفكر هنا بمفهوم التناصية ((38) والتلميحات التي تخلقها مقيمة اساسا للعلاقة بين النص والنصوص الأخرى التي يتقاطع معها. لا نستغرب هنا إلى أن الشاعر كان واعيا بعمق بهذه المكتسبات الثقافية التي يخلقها كتابه والتي تجعله ينزاح عن السياق المعروف للكتابة الشعرية، وبالتالي كانت إعادة الصياغة قائمة على استهلال القصيدة بعبارة: وطوق الحسام »، مؤشرا على عنصر التقاطع بين نصين، وإلى عمق ما يمكن أن ندعوه بالإحالة الشعرية، وذلك خلافا للنص في طبعته الأولى والذي يبتدئ ب:

لو أنني خيرت أن أقولُ

لو أن لَى مدّار نيزك

أصبته

بشهقة الذهول

54) جان مندقة، وموز وطقوس، دواسات في الميثولوجيا القديمة، رياض الريس للكتب والنشر، 1989، هر 26. 55) يوسف ناوري، ونصوص بحفيف الرغبة في كتاب الحب، الحياة، 5 يناير، 1996.

56) كتاب الحب، مرجع مذكور، ص 215.

ch.Morinet, «Metaphore, repères et phonétique», in Sémiotica, 64.3/4, 1987; p 249. (57 18) المرجم نفسه، ص 250.

كيف نقارب بداية النص في ارتباطها بعنوانه؟ يعرف لسان العرب كلمة وطوق ، بما يلي : وحلي يجعل في العنق. كل شيء استدار فهو طوق كطوق الرحى الذي يدير القطب ونحو ذلك. وقيل الطوق ما استدار بالشيء والمطوقة، الحمامة التي في عنقها طوق ،

إن وضع العنوان في صيغة سؤال كماهو شأن عناوين النصوص الثواني في الأقسام الموالية، مؤشر على أن النص وصية حول ما يكون عليه الحب والمحب. نقراً في الصفحة (216):

لو أن لي وصية موشومة بلوعة الحناء في كل الفصول كتبت في دم الغصون بداية الحب تكون تحت سقيفة العشاق لعبة يكتشفون صدفة طريقها أول ما يكتشفون حمامة ويضحكون

ويبدو أن آصرة القربي بين الجملة الأولى في النص وهذه الجملة، قوية حين نلاحظ حضور (طوق الحمام) في الأولى وكلمة (حمامة) في الثانية. يستند هذا النص أساسا على بنية التركيب الاستعاري القائم على الترشيح والتشاكل والترادف ويظهر ذلك حين ننتبه للشكل الذي يتناسل النص داخله، فطوق الحمام صوت، ولهذا الصوت يد. يمد الصوت يده التي تشبه القنديل في حقل الغمام.

يقوم التشاكل بين حقول دلالية متباعدة:

طوق الحمام = ما يتزين به عنقه ــــ كناية

يد الصوت = استعارة بالكناية . ـــ التجسيم والتشخيص

اليد كالقنديل = تشبيه يقوم على صورة الضوء

حقل الغمام = الأرض التي ينبت زرعها بالماء الذي أصله غمامة -- مجاز مرسل. ويبدو الطابع البلاغي المركب لهذا المقطع ملتبسا حين لا نلتمس الجامع بين الطوق والصوت والقنديل والغمام فلكل من الكلمات مجالها الدلالي والإحالي:

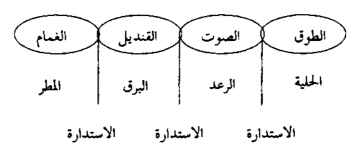
الطوق \_ الاستدارة الصوت \_ الاستماع

القنديل ـ الضوء /البصر

الغمام \_ الماء

إلا أن الانتباه للوحدات الدلالية لكل عبارة تجعلنا نفهم أن هناك عنصرا جامعا بينها هو الدائرة، فالطوق ما استدار وما تطوقت به الحمامة والصوت يصل إلى الاذن على شكل دوائر بصرية والغمامة تنتقل سحبا في السماء داخل دوائر رمادية.

لكن كيف يكون لطوق الحمام صوت؟ إن الاستعارة هنا قائمة على صورة تشخيصية يتحول بها المجرد إلى محسوس وغير العاقل إلى عاقل ومبرر ذلك أن النص يتضمن وصية ينقلها طوق الحمام، واليد هنا مؤشر على الفعل الذي يحول الظلام إلى ضوء وينير حقل الغمام بالمطر. لا ينبغي أن ننسى هنا أن الطوق باعتباره حلية يكون لامعا مضيئا وهو يفسر وظيفة القنديل، ولا ننسى أن سقوط المطر يكون عادة مصحوبا ببرقها ما يبرر وجود ضوء القنديل ولا ننسى كنذلك أن المطر والبرق يكونان مصحوبين برعد هو ما يبرز توظيف الصوت. وتبين الخطاطة التالية نمط بناء التداخل والتسلسل الاستعاريين.



تنبني الاستعارية في هذا المقطع على أساس البنية الاندماجية التي حققتها الكناية والمجاز المرسل: (طوق الحمام، يد الصوت، حقل الغمام)، وعلى أساس البنية الترادفية الجزئية التي حققتها الترابطات التشاكلية السمعية (الصوت) والبصرية (الضوء واللمعان) والطبيعية (الحقل والغمام). ويبدو أن الضوء واللمعان والمطر مؤشرات على محتوى الوصية التي ستنبئنا بها باقى جمل النص حيث يشكل الحب قطب الرحى في هذه الوصية:

- . الحب بداية تحت سقيفة العشاق
- الحب لعبة يكتشف العشاق طريقها صدفة
  - رالحب حمامة
  - ـ العشاق يضحكون
  - وردة قصية المصدر

- . الحب نهر
- رالحب سكو
- . الحب جنون
- الحب نحول

ترتبط هذه الوحدات الدلالية الاستعارية الصغرى بالتعريفات التي تتضمنها الوصية للحب والتي لا تخرج عن دائرة الماء والضوء والصوت :

الحب بداية مثلما أن الماء بداية

الحب حمامة وللحمامة صوت رخيم

الحب وردة والوردة لا تكون بدون ماء ومطر

الحب نهر والنهر وعاء الماء : ( الحب يخفي نهره )

الحب جنون وخفاء وإذن الحب كنز مخفي.

الحب دمعة والدمع من خصائصه اللمعان.

تبدو هذه الاستعارات المعرفة للحب متعالقة مع بعضها البعض ومع بداية النص من خلال الكلمات المنتمية لنفس الحقول الدلالية: الماء والدمع والنهر؛ والسكر والجنون؛ والوردة والحناء والغصون؛ وصوت الحمامة وصوت الملاك وصوت الحبيب.

تأتى الجملة الأخيرة من ألنص (ص 217):

صوت الحبيب وحده

يسكنني قبته

لجسدي وهبت جمرة النحول

جامعة للمعاني التي أراد الشاعر إيصالها:

الحب صوت

الحب علو

الحب اختراق

الحب نحول

وكلها معاني دالة على ازدواجية القدر (الحب علو/ الحب كنز) وعلى ازدواجية الوضع (الحب احتراق ونحول /الحب صوت دافئ ولذيذ).

قدم لنا هذه النص مجالا معجميا للحب متنافرا في ظاهر الأمر، إلا أن تحليل الأوضاع العلاقية بين المفردات وحقولها الدلالية وبين الجمل والمقاطع أثبتت صلة الترادف والتآلف بين المعاني الجامعة لمفهوم الحب ووضعية الحب. ويبدو أن التعريفات الصغرى للحب التي

استخلصناها موجهة ومرتبطة بالنصوص اللاحقة في هذا القسم والتي تقوم على عناوين تعريفية كما سيلي الذكر.

3.6.3.4 . الحب : الماء والأبدية

صارت درجة الإبداعية الدلالية في اللغة الاستعارية محط دراسة العديد من علماء النفس، فالاستعارة تخفي مظاهر المعنى اللساني الحرفية والمبتذلة وتسمح بانبثاق فهم جديد ودقيق، وهي تضيء ظاهرة الإبداع الدلالي وقدرة مستعملي اللغة على إبداع وفهم تأليفات لسانية جديدة. (89)

وجدت في هذه الإشارة النظرية مدخلا للحديث عن سلسلة التصوص المكونة لما تبقى من هذا القسم، وهو المستوى الثالث من مقاربته. وأركز في تحليلها على استعارة العناوين التي يجمع بينها الجانب التحديدي للحب باختلاف المقامات وهي على التوالي: الحب متعدد، الحب سلطان، الحب اختراع، الحب آية، الحب إلذاذ، الحب نهر الابد. ويبدو من هذه العناوين أنها قائمة على ما سلف ذكره من إبداع الاستعارات الجديدة ليس داخل اللغة المشتركة بل داخل الشعر.

تأتي هذه العناوين مؤطرة لنصوص قصيرة ذات خلفية حكائية لقصص حب تدور بين فاس والدار البيضاء وقرطبة، وهو الأمر الذي يذكرنا بالنص . النواة الذي يحيل على هذه الأمكنة . ويبدو أن هذه الخلفية المكانية معضدة لعمق المتخيل الشعري، ذلك أن وكل نص شعري حكاية أي رسالة تحكي صيرورة ذات """، والحكاية في هذه النصوص المتراوحة بين القصر والتوسط تعكس علاقة المتحابين من خلال موضوعات الشهوة والعذاب وسلطان الحب والهوى واللذة والميولة والأزل.

- الحب متعدد : كيف يكون الحب متعددا والاستعارة المركزية للحب تقول إنه وحدة بين طرفين متكاملين؟ كما في التعابير الاستعارية التالية :

إننا شخص واحد إنها نصفي الفضل إنهما لا يفترقان

يبدو أن الاستعارة التصورية: الحب وحدة توحي بانسجام كامل وبوضعية رومنطقية وهي تعكس استقرار علاقة الحب استقرارا فيزيائيا كيميائيا وترتبط بالقرب الفيزيائي Physical ( أريد أن أرافىقك طول الحسياة، نحن معا على الدوام، يتسجدولان بيدين

Allan Paivio, «Psychological Processes in the Comprehension of metaphor», in Metaphor and thought, Cam- (59 bridge university press, 1979.

60) محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المركز الثقافي العربي، 1985، ص 149.

متعانقتين...)، الذي يعد قاعدة تجريبية للاستعارة التصورية التي تلعب دورا مركزيا في بنية مفهوم الحب<sup>(18)</sup>. لكن الأمر يختلف في الشعر الذي يحول نظام المتعارف وهو ما دعوناه بإبداع الاستعارة من جهة وإبداع المشابهة من جهة أخرى، فالحب متعدد لكون الشاعر اختار الإحالة على العلاقة الجسدية بالحبوب: النظر (هل أدمنت النظر؟) واللمس (وأي يد لمست؟) والشرب (كيف شربت فضلة في إنائه؟) والسمع (تشهيت سماع اسمه؟).

الحب بهذا المعنى الذي يخلقه الشاعر، تعدد لاشكال الوصال داخل وحدة العلاقة.

الحب يحوق: اشرنا فيما سبق إلى علاقة الحب بالاحتراق والحرقة والصلة المشتركة
 بين الحرقة والمتعة والحرقة والضوء. وفي هذا النص نجد حكاية الجارية المعشوقة الغائبة المسببة
 للحرقة، وفيه يختم الشاعر ببيت ابن حيوس:

أما أنا فبكيت من حرقة الهوى وفراق من أهوى أأنتِ كذاك

إن الجامع في هذا النص هو العلاقة بين الهوى والفراق والحرقة. جاء في فقه اللغة وسر العوبية لأبي منصور الثعالبي أن «أول مراتب الحب الهوى» (٥٥٠). إن كان الأمر كذلك، وكان الهوى يحرق بعد الفراق فما بالك باقصى درجات الحب أي الهيام « وهو أن يذهب على وجهه لغلبه الهوى عليه ؟ !

إن استعارة والحب يحرق و، دالة على أن تمكن بعض الحب من الحبيب سبب الألمه، فإن صار الأمر إلى أكثر من ذلك كان الموت والجنون، وقد ذكر الثعالبي وابن قيم الجوزية في تعريفهما مكانة الحرقة من امتلاك قلب الحب. جاء عند الأول: و... ثم العلاقة وهي الحب اللازم للتلب، ثم الكلف وهو شدة الحب، ثم العشق وهو اسم لما فضل عن المقدار الذي اسمه الحب، ثم الشعف وهو إحراق القلب مع لذة يجدها، وكذلك اللوعة واللاعج فإن تلك حرقة الهوى وهذا هو الهوى المحرق، ثم الشغف وهو أن يبلغ الحب شغاف القلب وهي جلدة دونه، ثم الجوى وهو الهوى الباطن، ثم التيم وهو أن يستعبده الحب، ثم التبل وهو أن يسقمه الهوى، ثم التدليه وهو ذهاب العقل من الهوى، ثم الهيوم وهو أن يذهب على وجهه لغلبة الهوى عليه ودي.

إذا كان الثمابي قد عرف الحب بدرجة تحكم الحب في النفس فإن ابن القيم اشار إلى ان كثرة التسميات لنفس المسمى كانت مرتبطة بالرغبة في الفهم وبالتعلق وهي : «المحبة، والعلاقة، والهوى، والصبوة، والصبابة، والشغف، والمقة، والوجد، والكلف، والتتيم،

63) المرجع نفسه، ص171. أ

<sup>61)</sup> استعارات الغضب والعجب والحب، مرجع مذكور ص 65.

<sup>62)</sup> التعالبي، فقه اللغة وسر العربية، دار الكتب العلمية، بيروت، ص171

والعشق، والجوى، والدنف، والشجو، والشوق، والخلابة، والبلابل، والتباريح، والسدم، والغمرات، والوهل، والدنف، واللاعج، والاكتشاب، والوصب، والحزن، والكمد واللذع، والخرق، والسهد، والأرق، واللهف، والحنين، والاستكانة والتيالة، والمؤعة، والفتون، والجنون، واللمم، والخبل والرسيس، والداء المخامر، والود، والخلة، والخلم، والغرام، والهيام، والتدليه، والوله والتعبد هاهه.

احتل الحب باعتباره حرقة موقع التوسط في تعريف الرجلين، وجاءت عن الاول مرتبطة باللذة وثم الشغف وهو إحراق القلب مع الذة يجدها، وهو ما يؤكد إشارتنا السالفة إلى كون الحب المحرق مرتبط في آن واحد بالالم واللذة.

. الحب من شهوة الجماع: إن الحب والرغبة الجنسية مفهومان متعالقان في نسقنا التصوري وهما يتمثلان في عدة انماط استعارية مثل الحب حاجة أو الحب جوع أو موضوع الحب طعام، كما في التعابير الاستعارية التالية:

إنها حلاوتي وسكري

إنها القشدة في فنجان قهوتي

أيها العسل. أنت جميل اليوم.

رغم أن هذه التعابير تعكس جانب العلاقة بين الحب والجوع أو الحب والطعام فإنها توحي بالجانب الجنسي أو جانب الرغبة في العلاقة، ذلك أن ما يربط بين الرغبة الجنسية والطعام هو أن موضوع الرغبة متصور بعناصر الطعام وبالتالي ننظر إلى الرغبة الجنسية باعتبارها جوعا. ومن هنا تنبثق الاستعارة التصورية التالية : (65)

الرغبة الجنسية جوع.

والتي تعكسها عدة تعابير استعارية مثل:

جعلت لعابه يسيل

إنه جائع للجنس

تبدين مغرية ، حلوة المذاق

أنا جائع لملامستك

فضلا عما تقدم، فإن العلاقة بين الحب والسلوك الجنسي الحميمي ليست فقط استعارية بل كنائية كذلك لأن السلوك الجنسي الحميمي يرمز للحب:

أغرقته تقبيلا

64) ابن قيم الجوزية، روضة المحبين ونزهة المشتاقين، تحقيق سمير مصطفى رباب، المكتبة المصرية، بيروت 2002، ص19. 65) استعارات الغضب والعجب والحب، مرجع مدكور ص 71-70.

يعانقها بلطف إنها ملتصقة بصدره

إنه يقبلها بحنان

إن المفهوم الإضافي الانفعالي الذي تقوم هذه الكناية بإضاءته هو الحنان والولع، فنحن لا نعانق ونقبل فقط الحبيب بل أيضا الأصدقاء والاطفال والآباء(60%.

لا يخرج النص في هذا المستوى من التاليف عن هذا الجانب الإنساني المشترك الذي يمثله نسبقنا التنصبوري وهو عبلاقة الحب بالجنس و بالجنوع. تدل على ذلك الالفاظ مثل (حلاوة شمائله، بعد شهوة الجماع).

يحكي النص قصة الجارية الكارهة التي تحول كرهها بعد الجماع إلى محبة أي أن الاتصال الجنسي يحقق الإشباع الذي كان غيابه مسببا للتنافر. ومن هنا يتضح سياق الاستعارة الناتجة عن هذا العنوان أي: الحب اشتهاء والحب جوع.

. الحب سلطان: ترتبط هذه الاستعارة باستعارتين اخريين هما: الحب جاذبية والمجمال قوة، لأن الحبيب حين يخضع لسلطة المحبوب فإنه يخضع لجاذبيته وقوة سحره وجماله: إنها قوة فيزيائية يمثلها الجسد، وقوة نفسية يمثلها الاتصال والعلاقة والقرب والتأثير. وتظهر هذه المعاني في تعابير استعارية من قبيل:

صرعتني أرضا

خدرتني بجمالها

أية قنبلة هذه

إنها مروضة للقتل

يحيل النص على هذه الصورة في الافعال التي يستعملها الشاعر والدالة على القوة والسلطان والاثر : (تخضع تقوت ترضي استسلم، تطيع)؛ وأيضا في المصادر والصفات المسندة للحب : (أمر قاتك الغزو لا اختيار).

يمثل الشاعر لذلك في آخر النص بحكاية الاستسلام لحسن الجارية الشقراء والخضوع لسلطان لونها. ويعود هذا الوضع في الذاكرة والمشترك البشريين إلى أن قوة الجمال ترتبط بفاعلية التأثير التي يحدثها السمع والبصر واللمس أي أن الجمال حين يخرج من عقاله يصير ذا سلطة وقد عبر أحد الشعراء القدماء عن ذلك بقوله:

### صوني جمالك عنا إننا بشر / من التراب وهذا الحسن نوراني

ربما نفهم هنا لماذا اعتمدت كثير من الثقافات البشرية والأعراف والأوامر الدينية على إخفاء جسد الأنثى لأنه يضعف قوة الرائي فتذوب مقاومته . 66/ الرجع نفسه، ص71.

. الحب نهر الأبد: يختتم الشاعر بهذا النص قسم أحوال التائهين، وتكون الاستعارة فيه جامعة بين ثلاثة عناصر: الحب والنهر والأبد، الحب والماء المتدفق والديمومة والخلود. إنها استعارة الزمن. وقد سبق لهرقليط أن أطلق استعارة عميقة ليخلد الزمن المنفلت: ونحن لا نسبح في النهر مرتين؛ لان الزمن لايتوقف مثلما هو جريان الماء.

٠,

تعبر الجملة الأولى من النص عن هذا الزمن المنفلت مثل الماء الدافق.

لاشيء غير جداول آ

تتواصل

في عرائها

هذا هو الحب

كيف تتواصل الجداول إن لم يكن بالدفق والجريان وكيف يكون الحب مثل الجداول إن لم يكن تواصلا كالماء الدافق، كالنهرالمتجدد.

يجسد هذا النص الصورة المثلى التي يعطيها الشاعر للحب: صورة الديمومة:

ما تمكن من النفس لن يفني إلا بالموت

وصورة الماء :

وأنت هكذا أيتها النفس

غمامة تدفعها غمامة

يجمع الشاعر في نفس الآن بين النفس التي لا يموث بداخلها الحب إلا بالفناء وبين النفس التي يكون فيها الحب صورة للزمن المتدفق مثل الغمامة التي تدفعها غمامة. ويبدو أن صورة الديمومة التي يسندها الشاعر للحب يربطها في نهاية القسم به الطوق: ( سر الطوق فيك)، ( بشهوة طوقتك أيتها الحمامة). الطوق عقال الحبة والنفس هي الحمامة المطوقة التي تطير عاليا وتقصد نداء الماء، نداء الزمن، نداء الابد:

طيري عاليا

وطيري

في فضاء الوشم

تقصدي

نداء الماء

هل يخاطب الشاعر النفس أم الحمامة أم يخاطبهما معا أم يخاطب الواحدة في الأخرى؟ يكرر الشاعر عبارة « النفس » خمس مرات، فهي في الأولى متجانسة ( أجزاء النفوس تتجانس) وفي الثانية متشابهة ( هو الحب مزاج النفوس المتشابهة ) وفي الثانية متعددة العوالم

(يا هذه النفس ذات العوالم الخفيفة) وفي الرابعة موسومة بالوفاء (ما تمكن من النفس لن يفنى إلا بالموت) وفي الخامسة استعارة للغمامة (وانت هكذا آيتها النفس غمامة تدفعها غمامة). إن التجانس والتشابه والتعدد والوفاء والماء معان جامعة لدلالتين: الألفة والعلو، ولربما كانت جملة: (بشهوة طوقتك أيتها الحمامة) متضمنة لهاتين الدلالتين معا: الألفة تخلق الشهوة وتؤدي إلى إقامة الطوق، طوق الحمامة في الاعالى، وغمامة الحب الممتلئة بماء الحياة والابدية.

يرد في العديد من الكتب المتعلقة بالحب أو باساطيره أن الحب حمامة لأن الحمامات رمز للسلام والحب والطيبة. والطيبة تستدعي العناية، وكلها معاني تدخل في باب الحب الرومانسي؛ وأن الحب سائل في وعاء بدليل أننا حين نريد التعبير عن تمكن الحب من نفس الحبيب نقول:

إنها تفيض حبا .

إنها ممتلئة بالحب

إنه يصب حنانه عليها

يغمر قلبها الحب

إنه غارق في حبها

داخل نسقنا التصوري عادة ما ننظر إلى جسمنا باعتباره وعاء لانفعالاتنا، وننظر إلى الانفعالات باعتبارها سوائل داخل أوعية<sup>ري</sup>.

#### 4.6.3.4 تركيب

سعينا خلال المقاطع التي اخترناها للتحليل والتي كانت في اعتقادنا ممثلة لصورة الحب كما أراد الشاعر توصيلها أن نبين دور الاستعارة في تشكل المعنى وهيمنة كثير من الصور التي تدخل في المشترك الإنساني حول موضوع الحب، وهي صورة الرغبة والشهوة والسيولة والعلو والجاذبية. وكلها صور تربط الحب بالتعلق والتملك من جهة، وتربطه من جهة أخرى بالخلق والحياة في مواجهة المعدم.

#### 7.3.4 استعارات الحب : الاحتفاء بالجسد والحسن

يقوم الهيكل النصي في القسم الثالث من كتاب الحب على نفس الخلفية التنظيمية التي ارتكز عليها القسم الثاني، فيبدأ بنص إليك، ثم جسد من؟ الذي يبدو متجانسا في التسمية مع عنوان هذا القسم أجساء متبددة، ثم باقي النصوص ذات الطابع التعريفي في صيغة استعارات تصورية، ومن خلال تمازج الحكاية والحوار والشعر.

67) المرجع نفسه، ص 74.

وتتضمن هذه النصوص حوارا ثريا أجراه الشاعر مع قصص موروثة من التاريخ العربي الديني (يوسف وامرأة العزيز) وتأسيسا شعريا لما انتهى إليه ابن حزم في طوق الحسمامية والنفزاوي في الروض العاطر(١٤٥).

هذا القسم احتفاء بالجسد واللغة ويظهر ذلك منذ النص الأول إليك التي تبدو فيه محاورة الذات للذات تفجيرا لكل دلالات الصوت واللغة باعتبارهما غايتين لتحقيق منتهى التواصل في الوجد والكشف وتحقيق المسرة (4%).

#### 1.7.3.4 . إليك : الجسد والتناغم

تظهر عناصر الجسد جلية في التركيب الاستعاري الذي وضعه الشاعر لسيرة هذا النص في علاقة الذات بالآخر، والانا بالانثى . وفي تفاصيل هذه العلاقة التي تبدأ (بالسطح وحبل الغسيل والجير وكاس الشاي وعطر الحناء والغصن الذائب في الصوت والشجرة وأعمدة الرخام وتنتهي بالعواصف والشهقة والتمزق والصمت والفراغ). يظهر الاحتفاء بعناصر الجسد احتفاء استعاريا متوازيا مع هذه الرحلة في معانقته وصولا إلى شدة اهتزاز :

من الأرض إلى الأرض لاشيء يترك شيئا. فاتكان. ينحلان في عواصف الارتطام ينخفضان ويعلوان. في الاتجاهات كلها. وشهقة نسيتها. على يدي أو على يدها جارة التمزق. إتلاف الأعضاء بين قليل من المساء وقليل من الصباح. والكأس تتشظى في الهرير سيد الصمت والفراغ.

وتبدو هذه المصاحبة من خلال السيرورة التالية التي يكشف فيها النص تفاصيل الجسد وتاخذ الاستعارة المرشحة السارية في عمق النص على عاتقها مهمة البناء :

| أعضاء الجسد (تشخيص)                      | الطبيعة (استعارة)                     |
|------------------------------------------|---------------------------------------|
| اليد معلقة وحدها                         | الوقت: قليل من الصباح وقليل من المساء |
| مجرد يد                                  | الحبل : اهتزاز الغسيل                 |
| امد الكاس إلى يد لتلمس الأصابعُ الأصابعُ | السطح : الجير                         |
| طريق بين اليد اليد                       | الشاي : الكاس المحرقة                 |
| حادثة بين اليد واليد                     | الخاتم : معقود على شغتي               |
| القمر تركته اليد خارج غرفتها             | القمر : خارج الغرفة                   |
| شيء من اليد في فعي أو فعها               | الحناء : عطرها                        |
| اهزّ اليد لتكون أعلى من صدري             | الغصن : ذائب في صوتي                  |

68) رياض العبيد، فاطرق حمامة جديدة يستبقي ويستبق»، <mark>بريد الجنبوب عِدى، 6 مايو 1996.</mark> 69) سعيد الكفراوي، فاديوان كتاب الحب: تقاطعات في ضيافة طوق الحمامة»، **الجزيرة، 199**6. 11 يونيو، 1996.

راسي هادئ فوق الارض أمر اليد على اليد واللسان على البشرة واللسان على البشرة يرضع حتى لا ينام أخذت يدا واندلقت الكأس بنارها يدي على البشرة ولسان وانحلال أعضاء الصدر ينحني كأنه لا ينحني بشرة سمراء تتمرى على يدي أو على يدها إتلاف الاعضاء.

الحناء والجير قليل من الحناء والأنين لعبة فاتنة انظرحتي الأرض مست شجرة تدور حولي أعمدة رخام نحن على حصيرة شدة اهتزاز من الأرض إلى الأرض ينحلان في عواصف الارتطام ينخفضان ويعلوان وشهقة نسيتها حارة حتى التمزق الكاس تتشظى الهرير سيد الصمت والفراغ

كان هدفنا من جرد عناصر الجسد: اليد والاصابع والصدر والرأس واللسان والشفة والبشرة متوازية مع لحظة يجتمع فيها اهتزاز الجنس (الشهقة عواصف تتشظى، الأنين) وحرقة اللقاء (الشاي المحرق عارة حتى التمزق...) وقوة الطبيعة الخلاقة (القمر، عطر الحناء، الغصن الذائب، شبحرة تدور، العواصف، الأرض، الهرير...)، أن نبين كيف توحدت كل هذه العناصر (الجسد والطبيعة، والوصال) لتخلق لنا لحظة تشبه لحظة بدء الخليقة والتكون الذي يلعب فيها الفعل الجنسي دوره الحاسم في الاستمرار وقد لعبت الاستعارة دورا مركزيا في تشكيل عالم القصيدة هذا، لانها مارست دورا جماليا في صياغة العبارة: (الخاتم معقود على شفتي، طريق بين اليد واليد، غمن ذائب في صوتي، قليل من الحناء والانين، اندلقت الكاس بنارها، بشرة سمراء تتعرى، شهقة نسيتها)، وفي خلق الحناء والانين، اندلقت الكاس بنارها، بشرة سمراء تتعرى، شهقة خلق ووحدة وولادة ولايدا أن اللحظة لبست فقط لحظة جنس ومتعة بل وأساسا لحظة خلق ووحدة وولادة دلك أن والنشوة الجنسية انخطاف( ...) أعمق ما يوجد بين شخصين أي ما يخرج كل منهما من نفسه لكي يذوب في الآخر ه ( ( )).

70) أدونيس، الصوفية والسوريالية، دار الساقي، 1992 ص 108.

لا ننسى أن الأثر الجمالي للاستعارة ليس إلا مدخلا لأثرها المعرفي. ويتمثل أولا في إبداع الاستعارات الخارقة وثانيا في تقديم مؤشرات عن كيف تنتظم أفكارنا وكيف ترتبط ببعضها البعض، وثالثا في السيرورة التي تؤول من خلالها الاستعارة، ورابعا في كونها تربط بين عالمين رغم أنهما ليسا دائما في نفس المسترى من البروز(٢١).

يظهر هذا الاثر المعرفي جليا في النص. فما الذي يجمع بين الخاتم وبين الحناء والأنين وبين الخام وبين الحناء والأنين وبين الكاس والنار وبين البشرة والعري وبين الشهقة والنسيان؟ إن جمع النص لهذه العناصر من خلال عمل الاستعارة جمع لعناصر الكون أساسا وتوحيد لها وخلق للتناغم بين أجزائها وسيرورة نحو رؤية شعرية مبختلفة لما ينبغي أن يكون عليه الكون إذا شمله الحب والرغبة : الحناء صورة جمالية للاشتهاء وبالتالي للانين، والكاس صورة أخرى للرغبة الممتعة في حرقتها، والبشرة العارية صورة للحظة التحول خلال الوصال والحنين، والشهقة صورة لاكتمال الرغبة الذي يكون النسيان رمزا لإرادة توقفها وأبديتها.

#### 2.7.3.4 . جسد من؟ الاشتهاء والتناسل

يتحول السؤال في هذا النص من الوصية إلى الجسد منسجما في ذلك مع العنوان المركزي: أجساد متبددة. ويوحي هذا السؤال بأن الشاعر لا يريد تحديد هوية الجسد وانتمائه، كما في ظاهر الامر، بقدر ما يرغب في إطلاق صوته ليعلن عن نفسه: إنه حوار بين الذات والجسد. احتفاء بالحرية التي هي مسكن الحب.

ويظهر هذا البناء الحواري في صيغة المخاطبة التي تتحول من مقطع لآخر بين الأنا والجسد (ص243) :

مني اقترب أيها الجسد أول النص كن لي أيها الجسد آخر النص ثم بين الجسد والجسد:

من جسدك اقترب أيها الجسد المقطع الثاني صرختك بدايتك أيها الجسد المقطع الثالث لا تخش تبددا أيها الجسد المقطع الرابع

يعكس تناوب الأدوار هنا إطارا لعلاقة أساسها التوحد بين الذات والجسد من جهة أولى وانطلاق الجسد من عقال القانون من جهة ثانية.

. الأنا والجسد

R. Tourangeau, «Metaphor and cognitive structure», in Metaphor problem and perspective, Humanities press, (71 New Jersey, 1982, p.15

تنبين العلاقة هنا من خلال استعارتين : الجسد لذة الحب وشهقته، الجسد مسكن هاء وسنبلة.

تحيل كلا الاستعارتان على أوضاع سابقة يتحدد فيها الجسد باعتباره مسكن الشهوة وباعتباره مسكن الماء ويبدو أن الاستعارتين لا تتنافران إذا علمنا أن عنصر الحياة جامع بينهما معا فشهقة الحب حياة وولادة. والماء والسنبلة تأكيد للحياة. فأن يخاطب الشاعر الجسد من خلال هاتين الاستعارتين معناه أنه يخاطب عنصر تدفق الحياة الذي تحققه الشهوة من جهة، ويحققه الماء والأرض من جهة ثانية. آليس في شهوة الجسد استعارة لعلاقة الماء بالارض التي تنجب السنابل؟

#### ءالجسد والجسد

أن يفتح الشاعر جسرا بين الجسد والجسد معناه أن يفتح مجال اللقاء والحرية. يظهر هذا الأمر من خلال تتالى المقاطع :

- من جسدك اقترب ـ انظر إلى أعضائك تذوب
- . صرختك بدايتك ـ لها الأغصان ـ لها الضحكات
- . لا تخشّ تبددا ـ عاريا تقدم ـ عاريا ومحرقا ـ انحفر بشهوة الأخاديد ـ انتصر علي وعليك .

يمكن جمع العناصر المكونة لهذه المقاطع الثلاثة في: الجسد والقرب، والجسد وحرقة البداية، والجسد ونفي التبدد. وفي كل عنصر يظهر أن الجسد يقوم برحلة جديدة في اكتشاف أعماقه، تبدأ بالاقتراب وتؤسس البداية وتنفي التبدد والتفرق. ويبدو أن الافعال الجامعة لهذه العناصر الثلاثة دالة على خلق شكل للحرية تحتفي بالجسد وباللغة في آن واحد، فهناك الذوبان متصلا بالقرب وهناك البداية متصلة بالضحك، وهناك نفي التبدد متصلا بالعري والإحراق والشهوة والانتصار والفرح والذوبان واللهيب.

إن الاحتفاء الذي شمل رحلة الجسد من العقال إلى الحرية لم يكن بعيدا عن بلاغة تؤسس له معجما خاصا أراده الشاعر تشخيصا للكائن في تشكله وتكونه وفي أصله وتمدده، وفي وحدته وتبدده:

معجم القرب مني اقتوب

من جسدك اقترب

معجم الشهوة جسدك ملك شهقتك

صرختك بدايتك عاريا تقدم

72) وطوق حمامة جديد يستبقي ويستبق. مرجع مذكور.

عاريا ومحرقا انحفر بشهوة الأخاديد ليفرح اللسان بذوبه لا تخش تبددا أيها الجسد لها الأغصان في الزوابع انحفر بشهوة الأخاديد بين شقوق غيمة

معجم الوحدة معجم الطبيعة والحياة.

يظهر مما تقدم أن معجم الشهوة والطبيعة يحتلان موقع الصدارة والنواة في هذا النص وهو ما يوحي بان الشاعر كان واعيا بالعلاقة الجامعة بين عناصر الشهوة والجنس والتناسب والحياة : الشهوة (لذائذ الحب)، الجنس (عاريا ومحرقا) التناسل (بين شقوق غيمة لهيبها اتقد) الحياة (مسكن ماء وسنبلة). فالشهوة مدخل للجنس والجنس مدخل للتناسل (ماء الغيمة يضاجع الأرض والشجر) ومدخل للحياة (الماء والزرع).

3.7.3.4 . الحب: من بلاغة الشهوة إلى بلاغة الجمال

تتضمن النصوص المتبقية من هذا القسم حكايات يتم فيها استحضار شخصية ولادة بنت المستكفي (الحب كاشف اللذت) وعلاقة يوسف مع امرأة العزيز (الحب شهوتان) والتقاطع مع حكايات الشيخ النفزاوي في الروض العاطر (الحب مكيدة، الحب بلاغة).

ويبدو أن الترابط بين كل هذه النصوص والحكايات المتضمنة فيها هو استعارة : الحب للذة محرقة ـ الرغبة الجنسية جوع، والتي سبقت الإشارة إليها عند تحليل القسم الأول من كتاب الحب . نلاحظ أن إلحاح الشاعر على عنصر الشهوة وعي بان الكتاب ومنمنمات للغزل الحسي في أرقى أشكاله و، (٢٥) وبأن وظيفة الشعر في هذا المستوى هي فتح حوار حر مع مفهوم ظل سجين الموروث ومنظومة المحرم في الثقافة العربية، ومع نصوص ظلت هي الآخرى مسيحة في خانة المحظور والهامشي مثل نصوص النفزاوي، أوسجينة التاويل الديني المفرد الذي يمنع الغوص في بلاغة الحدث (قصة يوسف).

لننظر كيف صيغت مفردات الشهوة في هذا النصوص:

. وباللذات جاهزة أعطي قبلتي من يشتهيها (ولادة) الحب كاشف اللذات ص 246 . في أحشاء كل منا شهوة

|                       | . شهوة لها الجموح                              |
|-----------------------|------------------------------------------------|
|                       | ونحن معا طائعان لحتمك                          |
|                       | أيتها الشهوة                                   |
|                       | . حاشي أن ترى إليك                             |
|                       | بغير الشهوة                                    |
|                       | يا يوسف                                        |
|                       | ـ ودبيب                                        |
| الحب شهوتان ص 248-249 | الشهوة يمشي في كامل الجسد                      |
|                       | <ul> <li>کانت امرأة تهوی رجلا صالحا</li> </ul> |
|                       | ـ جعلت تنصب له المكائد                         |
| الحب مكيدة ص 251-253  | ـ حصرته أسبوعا عندها                           |
|                       | ۔ موقد الهوي                                   |
|                       | ـ من مىلسبيل العري                             |
|                       | ـ يا ذوب الأنين `                              |
|                       | كوكب                                           |
| الحب هوى ص 254-255    | جمرتيه                                         |
|                       | ـ الذوق مسكنه الفرج                            |
|                       | ـ تبين حلاوته من موارته بمليق المرأة           |
| الحب بلاغة ص 257      | ـ مليق المرأة فرجها                            |

يتبين أن معجم الاشتهاء في هذه النصوص ركز على مفردات الشهوة والجموح والدبيب والهوى والموقد والسلسبيل والذوبان والجمرة والذوق والحلاوة والفرج. وإذا صففنا هذه المردات بحسب حقولها الدلالية فإنها ستكون موافقة لحقلين:

. حقل النار والضوء وتحيل إليه الفاظ (الموقد والجمرة) فترمز مباشرة إلى عنصر اللذة والاحتراق بها، وتشير عبارة موقد الهوى إلى إبحاء جنسي واضح فهي استعارة للفرج في حرارته وسخونته وهو يذكر في آخر نص: الحب بلاغة، مقرونا بعنصر التذوق والحلاوة.

. حقل الذوق وتحيل إليه الفاظ (الاحشاء وقبلتي وسلسبيل وذوب والذوق والحلاوة) وهي تحقق جميعها عنصر المشابهة بين الالتذاذ بالطعام والشراب، وبين الالتذاذ بحلاوة الوصال. وتمثل تاكيدا لاستعارة الحب اشتهاء أو الرغبة الجنسية جوع.

إن كثيرا من التجارب يكون التعبير عنها أقوى، إذا استعملت في الإحالة عليها ألفاظ

تنتمي إلى تجارب أخرى على سبيل الاستعارة أو الجاز عموما.

كان الحوار مع نصوص أخرى قوية داخل الثقافة العربية وحول موضوع الحب ومستلزماته، ثريا لأنه خلق مسافة للتأمل بين زمنين، وبين كيف تتخلق الاستعارة من رحم الاختلاف الثقافي خارقة بذلك الخصوصيات التي تلزمها المتغيرات اللغوية والاجتماعية والاخلاقية، ومبينة كيف أن بلاغة القول حتى وإن خضعت لمتغيرات المعجم فإنها تبقي على وحدة الصورة وللتخيل في ثرائهما وتنوعهما وقوتهما وغوهما.

ولقد عكس النص الاخير: هيات تراء في تحوله إلى استعارة الطبيعة: الحناء (لك هيأت ليلة بحنائها)، والرياحين (من رياحين فاس)، والورد (لك هيأت وردة)، والمسك والعنبر (لك هيأت مسكا وعنبرا). ويبدو أن الخطاب هنا جاء محتفيا بعنصر الماء والحياة:

. قلت لوشمة

ترقرقي

ندية فوق هبوب شوقها

ـ هيأت موجها

ونثارها

. أخ النبيذ أنت أخي

إن اجتماع الالفاظ المحيلة على السيولة (ترقرقي، ندية، موجها، النبيذ) مع الالفاظ المحيلة على الأرض وحسن الطبيعة (الورد والريحان والحناء والمسك والعنبر) يخلق استعارة مركبة هي: الحب هاء الحياة وموضوع الحب هو الجمال، ذلك أن الإشارات النصية إلى عنصر السيولة كان الهدف منها خلق صورة للفرح واحتفاء بالحياة خلال اتصال الحبيبين: هيأت ملك التي تتكرر عدة مرات داخل النص. ولا تستقيم هذه الصورة التي تحتفي بالحياة إلا من خلال تناغمها مع عنصر الجمال في الكون وفي الطبيعة وفي الحبوب، وفمفهوم الجمال يلعب دورا هاما في مفهمة الحب، ويساعدنا على فهم أكثر لطبيعة الاتصال والتواصل والارتباط، ويشكل قاعدة لنسق من الاستعارات التي تشكل عوامل حاسمة للطريقة التي نفهم بها التجربة ونعيش علاقاتنا الغرامية ه<sup>(73)</sup>.

لقد خلق نص: هيأت يقوة الرابط العضوي والرمزي بين الحياة والجمال، بين الماء والورد والريحان. وجاء ضمير المخاطب المؤنث متشحا بعنفوان الصورة الرائقة التي تحتفي بالاتصال العاشق في اقصى معانيه الجامعة بين حسن الطبيعة وحسن الجسد ذي الإيحاء العتيق ( الحناء . الوشم ـ النعومة ـ اللبان ) وكان استيحاء هذه العتاقة إدخال للحب في سياق الابدية كما جاء في آخر النص:

73) استعارات الغضب والمجب والحب، مرجع مذكور ص 68.

### طرُ بي إلى حيث يمحو المعاني عشق الأبد 8.3.4. وجها لوجه : كناية العطر والجمال

يبدو آن الانتقال في بناء العناوين من قسم إلى قسم تم بطريقة مجازية مرسلة. فمن الاحوال إلى الأجساد إلى وجها لوجه في القسم الثالث الذي يختلف في صياغة العنونة حيث يغيب لفظ الحب من جهة وتتحول البنية التركيبية للعناوين الصغرى من الشكل التعريفي للحب داخل استعارات تصورية إلى عناوين ترتكز على لفظ الوجه مصحوبا بافعال حركية (يلسع، يتجلى، يشيخ، يتهيا، يسعى). وهي كلها عناوين ذات خاصية استعارية كما سيرد الذكر. والنص الثالث من هذا القسم هو الوحيد الذي يماثل النصوص السابقة بعنونة استعارية دالة: الحب هكان يطير. ويختتم القسم بعنوان مغاير: صماء الوصل، كماهو حال النص الأخير من القسم الثاني: هيأت.

وقد حافظ كتاب الحب على نفس الهيكلة التي أرادت أن يكون النص الأول من كل قسم معنونا ب: إليك، يتلوه عنوان يحيل مباشرة على العنوان المركزي: وجه هن؟ يبقى أن نشير إلى مسالة أساسية تخص الموازي النصي الذي يرد في هذا القسم حديثا نبويا: «حبب إلى من دنياكم ثلاث: النساء والطيب وجعلت قرة عيني في الصلاة».

يبدو أن الإحالة التي يتضمنها هذا الحديث جماع لثلاثة عناصر: الحب والجمال والعبادة. ولا أعتقد أن في الأمر صدفة حين اختار الشاعر هذا الإيحاء الرمزي الذي يربط الحب بالجمال من جهة وبالعبادة من جهة أخرى. إن كثيراً من الثقافات الإنسانية تعبر عن الحب بواسطة استعارة: موضوع الحب هو المعبود أو الحب عبادة، كما في التعابير التالية:

أعبدك

إنها تحب الهواء الذي يستنشقه إنه يبجل الارض التي تمشي فوقها إنه يضعها في مقام كامل الأوصاف إنها تنذر نفسها له كلية

إنها تؤمثله

إنه دائما يسبح بأمجادها كرست كل حياتها لحب زوجها

تضيء استعارة المعبود من خلال هذه التعابير الاستعارية عدة مفاهيم انفعالية مرتبطة بالحب مثل: الاحترام، والإعجاب، والولع، والتضحية، والتحمس، وهي مفاهيم تستلزم بعضها البعض، وتعطي الانطباع بأن النظرة إلى موضوع الحب باعتباره مختلفا عما نراه ينتقل

بواسطة الاستعارة التي تجعلنا نرى المحبوب كنوع من المعبود (٢٤). ولنا في أشعار الصوفية وأشعار الغزل العذري ما يؤكد هذه الفرضية.

سنحاول تتبع هذه العناصر الدلالية في هذا القسم مبتدئين ب:

1.8.3.4 . إليك : الضوء والكنز

وإن أجمل القصائد التي تدل على هذا الانتشاء الروحي والصوفي بالحب والجسد هي
 قصائده المعنونة ب وإليك و فهي تزخر باحاسيس عميقة ودافئة عن الحب و (٢٥).

يوجه هذا القول بقوق نحو معجم يلح في تدفقه عبر نصوص الكتاب. يخص العلاقة والوصل والانتشاء والضوء والمعاشرة والذي نلاحظ تشكله في هذا النص من خلال مجموعة من الاستعارات الفعلية والاسمية والمصدرية:

| استفهام بلاغي تتأسس فيه الاستعارة على السؤال/            | ـ من قاد يدي إلى بشرة خدك؟    |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------|
| (من) الذي لا يتطلب جوابا لان الذات تحاور نفسها.          |                               |
| تشخيص النفس: (منزق /صب ) من الجسرد إلى                   | . من مىزق أنفاسى وصبها        |
| المحسوس، ويبدو فيها التحول من المادة ( الانفاس           | قطرات في انفاسك؟              |
| المقطعة ) إلى الماء (سائل الحياة ).                      |                               |
| استعارة الماء هنا استعارة جنسية تحيل في نفس الآن على     | . لا شيء يعلو على ماء ينبع من |
| جامع العلاقة ( الدم والمني ) وعلى طابعها الرمزي ( العلو، | حوضينا معا.                   |
| نبع الحياة، حوض الماء و حوض الجمسد، التمازج في           |                               |
| المطلق من خلال المعاشرة).                                |                               |
| الاستعارة مؤسسة على التفخيم والمبالغة والتشخيص           | . أجري تحت سماء عطرك          |
| فالعطر مشخص بالسماء ومفخم بالكثرة إلى درجة مماثلة        |                               |
| ماء المطر الهاطل من السماء.                              |                               |
| والمسجد : الذهب، وقيل هو اسم جامع للجوهر كله             | ـ أيها العسجد البحري          |
| من الدر والياقوت، (لسان العرب). تتحدد الاستعارة          | ,                             |
| في النداء وتتمثل في المقايسة بين المعدن الشمين الذي      |                               |
| ينبغي الغوص في مكنون البحر لاستخراجه، وبين الجنس         |                               |
| باعتباره غوصًا في عمق الآخر وتوحدا به. من أجل            |                               |
| استخراج أسرار بهائه وجماله. ويبدو التشخيص قويا بين       |                               |

74) كوفيس، استعارت الغضب والعجب والحب، مرجع مذكور، ص73. 75)وياض العبيد، ( طوق حسامة جديدة يستبقي ويستبق، مرجع مذكور.

| العسجد باعتباره كنزا مخفيا ثمينا وبين الحب باعتباره     |                       |
|---------------------------------------------------------|-----------------------|
| موضوعا ثمينا مسستترا. ومعنى هذه الاستعارة، أن الحب      |                       |
| لا يأتي وحده بل يبحث عنه ويوجد. وفيها يوافق الحب        |                       |
| الموضوع المستور أو موضوع الحب الذي يقيم معه علاقة       |                       |
| كنائية (الحب يمكن ان يعني ايضا الإحساس أو موضوع         |                       |
| الحب)، والبحث عن الموضوع المخفي يوافق البحث عز          |                       |
| الحب او موضوع الحب.                                     |                       |
| الاستعارة قائمة على المقايسة والمشابهة بين إشراق النجمة | والنجوم ضاحكة كعادتها |
| وإشراق الثغر الضاحك : إنها استعارة ضوئية.               |                       |
| . الانتماء للعري، استعارة تجعل العري رمزا لحالة البدء   | انتميت لعريك الأبدي   |
| والطبيعة الاولى وبالتالي فهي توحي ضمنيا بحالة الاتصال   |                       |
| الأول بين آدم وحواء بدليل الصفة في آخر الجملة : عريك    |                       |
| الابدي. وفي هذه الاستعارة إشارة رمزية قوية للعلاقة      |                       |
| بالجنة والعري والتفاحة، ولحظات الولادة الاولى المرتبطة  |                       |
| بالنشوء على الأرض وبدء التناسل فيها .                   |                       |

سعينا من خلال هذه الجمل الإستعارية المنتقاة تحليل الجامع الاستعاري بين الجنس والكنز والضوء والانتشاء وقد حققها النص من خلال بناء نموذج للوصل قائم على عناصر من الجسد والروح والاتصال والطبيعة (الخد، الانفاس، الحوض، العطر، الأصوات، الشرايين، الكلام، الصممت، الضممة، اللذة، النجوم، الضمحك، العري، الابدية، النسمان، الانغراس...).

#### 2.8.3.4 . وجه من؟ كناية الوجه واستعارة التناغم

ليس الوجه في هذه القصيهدة إلا كناية عن باقي عناصر البدن التي تستحضرها القصيدة ضمن بناء دقيق للاستعارة الجسدية:

> وحرقة شربت ماءها الرحيم من يديك الشفة وشفتاي تخطفان

لوعة من شفتيك الركبة اكتفيت بنفرة على بريق ركبتيك ووردة تسبقني إلى هواء كتفيك دم الصباح دمي الذي وهبته لضفتيك ينبئني أن القناء هو غناء زرقة لها انسياب قدميك

إن حضور الاستعارة والكناية في هذا النص يعود لكونهما يمثلان معا عملية استدلالية لفهم الخطاب، ويحيلان معا على كيانات رغم أن بعض الاستعارات لا تحيل إلا على مفاهيم الخطاب، وحسب جورج لايكوف قإن اختلاف الاستعارة عن الكناية يعود لكونهما مقولتين مختلفتي السيرورة و فالاستعارة أساسا وسيلة لتصور شيء بحدود شيء آخر ووظيفتها الأولى هي الفهم بينما للكناية وظيفة إحالية، فهي تسمح باستعمال كيان للإخالة على كيان آخر، إلا أن الكناية ليست فقط أداة إحالية، إن لها وظيفة أخرى هي تيسير الفهم عالى رغسم ذلك فإن الكناية شانها في ذلك الاستعارة ليست فقط أداة شعرية أو بلاغية، وليست فقط ظاهرة لسانية. إن المفاهيم الكنائية تشكل هي الاخرى جزءا من تحطنا العادي اليومي في التفكير والفعل والكلام عادي.

تحضر الكناية في نص: وجه من ؟ ضمن مجال استعاري أعم، وهي إذ تحبل على الكيانات المتعلقة بجسم المراة، فما ذلك إلا لبناء هذا المجال الاستعاري الذي يحتفي بالاعضاء الحية الفاعلة الحركية وإدماجها داخل وحدة الطبيعة (الظلال، الماء، ذبذبة القمر، بحرا يضيء، النجوم، عواصف، هواء، كتفيك) وغنى الأرض (الزمرد، السوسن، معادن، وردة).

نتبين هذه الوحدة بين المراة والطبيعة والارض من خلال الكيفية التي تبنى بها الاستعارة وتتعالق، وتحيل بها الكنايات على كيانات في الكون والطبيعة :

<sup>76)</sup> محمد مفتاح (1985)، مرجع مذكور، ص 116. 77) جورج لايكوف (1880)، مرجع مذكور، س 36. 78) المرجع نفسه، س 37.

الظلال تدلني عليك، حرقة شربت ماءها من يديك، شفتاي تخطفان لوعة من شفتيك، شفتاي تخطفان لوعة من شفتيك، اكتفيك، دم الصباح ينبئني أن الغناء هو غناء زرقة لها انسياب قدميك.

إذا كانت وظيفة الاستعارة لاتثمثل فقط في الفهم وفي الإنتاج اللغوي المرتبط بقابلية الذهن البشري للربط بين عناصر الوجود، فهذا يعني أنها تنخرط في وظيفة خالقة للرموز والنماذج(٢٠) أو ما يمكن تسميته بإبداع(٥٥) المشابهة فيما لا يتشابه ضرورة، كنسبة الشجر إلى الحجر أو الحزن إلى الغبار أو الكثرة إلى السعادة.

في نص: وجه من؟ تظهر بقوة هذه المشابهة المبدعة فالظلال موجهات للتعرف: (تدلني عليك) كان لها عينا ويدين، والحرقة ماء رحيم دلالة على التلذذ المحرق بالوصال الذي تم تشبيهه بالماء، واللوعة قبلة تخطفها الشفة دلالة على حرارة التقبيل ولذة الشفه، والركبة بريق يحقق الغفوة، والكتف هواء دلالة على العلو، وللصباح دم دلالة على الشقق، وللقدمين انسياب دلالة على جريان الماء وانطلاق الغناء نشوة بالوصال.

تبدو القصيدة نشيدا دافئا يحتفي بالحب والوصال في علوهما وحرقتهما وإشراقتهما وخصوبتها، غير أن الجدير بالملاحظة أن قيمة اجتماع هذه العناصر في النص، مرتبطة بالوحدة والتناغم اللذين يخلقهما الشاعر بين الإنسان والكون، وبين عناصر الكون بعضها ببعض، بعيدا عن كل تأويل رومانسي للعلاقة بين الإنسان والطبيعة؛ بل إن قوة المتخيل في النص وفي نصوص الديوان، تتبين حين يتجاوز الشاعر حدود الرغبة إلى التغني بالحرية، ويتجاوز حدود العرف ليخترق المحرم والمنوع، وكما قال سعيد الكفراوي فإن من المرأة في الديوان التي جاءت التجسيد الكامل للاحتفاء بالحياة والتنوع والخصوبة، يأتي المجاز حيث نلاحظ الملاقة بين تحقق الصوت وفعل الصمت المضاجئ المربع. بين الزوال والديمومة، الاشتعال والانطفاء. ولكي يتحقق الفعل الشعري في اكتماله كان على القصيدة أن تخترق المعرم، وتبتعث من قلب المحرم مؤالها الفاعل ها.

3.8.3.4 وجه المحبوب: الجمال والحرقة والسحر.

تعتمد النصوص المتبقية من هذا القسم تقاطعات حكاثية أندلسية يحضر فيها الشاعر مرتديا عباءة ابن حزم. وتبدو الخلفية الاستعارية لهذه النصوص مرتبطة باستعارتين سبقت الإشارة إليهما هما:

> موضوع الحب هو الجمال. موضوع الحب هو المعبود.

79. Th. Ballemer, «the roots of archetypes, symbols, metaphors, models theories», in Poetics, V N° 4-5-1982 و 79. هم المحاولة التي تحيا بها، مرجع مذكور ص 147. (80) جورج لايكوف، الاستعارات التي تحيا بها، مرجع مذكور ص 147. (81) سعيد الكفراوي، ديوان كتاب الحب و الجزيرة، 11 يوليوز 1996.

ومن خلالهما تنبئق استعارة ثالثة هي : الحب نار ومسحر التي تفسر كثافته ودوامه وإحباطه وتغييره لطبيعة الشخص. وهي اهم استعارة تخص كثافة الحب. تقترن في النص هذه الاستعارات من خلال البنية الحكائية التي يقدمها النص: . فما رأيت هيية تعدل هيبة محب لحبوبه ص 270 استعارة التعلق والعبادة رأيت أذل من محبوب واقف بين يدي محبوبه الغضبان ص 272 استعارة العبادة والسحر . فلمحت عيني امرأة قطعني حبها ص 274 استعارة التعلق والسحر . لو أملك نفسي رميت الكتاب وبادرت نحوها ص 274 استعارة السحر ـ كان أبو عامر حسن الوجه كامل الصورة كانت الشوارع تخلو من العابرين يتعمدون الحضور إلى ص 276 استعارة الجمال باب داره أعرفكن واحدة واحدة یا میتات من محبته قتيلات من الوحدة ص 277 استعارة التعلق والسحر ـ وذكر أنه شاهده يوما في متنزه ماشيا وخلفه امرأة تنظر إليه ص 278 استعارة السحر ـ فلما أبعد أتت إلى المكان الذي خطا عليه فجعلت تقبله وتلثم التراب

### https://jadidpdf.com

ص 279 استعارة العبادة

والحصى والضوء والنبات

|                              | ـ وما رأيت قط متعاشقين           |
|------------------------------|----------------------------------|
| ص 280 استعارة التعلق         | إلا وهما يتهاديان خصال الشعر     |
|                              | <b>ـ ألفت في صباي ألفة الحبة</b> |
|                              | جاري <b>ة</b> نشأت في دارنا      |
|                              | كانت غاية في حسن الوجه           |
| ص 282 استعارة الجمال والتعلق | والعقل والعفاف                   |
|                              | - فرأيت عشيقتي                   |
|                              | وارتفع الصراخ كان صراخي          |
|                              | وما كنت نسيت                     |
|                              | اتقدت أعضائي                     |
|                              | نار                              |
|                              | تهجج نارها                       |
|                              | ولوعة                            |
| ص 286 استعارة النار والسحر   | تنادي على اللوعة                 |

تتقاطع في هذه النصوص بقوة استعارات الجمال والتعلق والعبادة والحرقة والسحر، ويبدو أن الجامع بينها يتمثل في أن عنصر الجمال المرتبط بالبصر، مولد لحالة الجاذبية والسحر المرتبطتين بالنفس الشيء الذي يؤدي إلى التعلق ثم إلى تصور المحبوب باعتباره معبودا كما في الاستعارة التصورية موضوع الحب هو المعبود الذي يدفع امرأة إلى أن «تلثم التراب والحصى والضوء والنبات».

إن اجتماع هذه العناصر مستوى آخر من مستويات تصور الحب بعيدا عن الشهوة التي يحققها انظر وما يولده من فرح وانتشاء فنكون أمام مجال آخر للاستعارة هو: الحب نشوة، «فالحب يتصور كقوة تؤثر في الإنسان وهي قوة يمكن أن تكون فيزيائية (مغناطيسية) أو نفسية (سحر)». وتتمثل في هذه النصوص من خلال عدة أوضاع استعارية:

|            | ـ في فاس                  |
|------------|---------------------------|
|            | كست أدافع عن              |
|            | العثمات المؤدية           |
| ( مس 283 ) | إلى قوة أن أراك           |
|            | . وكان للعود بين أصابعها  |
| ( ص 283 )  | عطر                       |
|            | ۔وما رأیت                 |
|            | فرحا شبيها بمرجانك        |
| ( ص 270 )  | يا صديقي اغب              |
|            | وعندما أمرتها ميدتها أخذت |
|            | العود وغنت لنا معا        |
| ( ص 284 )  | أو لي وحدي                |

تحضر النشوة في هذه المقاطع من خلال عدة عناصر مرتبطة بالرغبة في الرؤية، وعطر العود، والفرح الشبيه بالمرجان والغناء للحبيب. وهي نشوة تتحدد من خلال استعارات أخرى مسئل: الحب قوة طبيعية وهي التي دفعت الحب في أزقة فاس إلى أن يرتاد العتمة لرؤية المحبوب، أو: الحب قوة فيزيائية (جاذبية أو مغناطيسية أو كيميائية)، هي التي جعلت الفرح شبيها بالمرجان وصوت العود شبيها برائحة العطر والغناء موجها للمحبوب وحده.

#### 4.8.3.4 تركيب

اعتمدنا في تحليل هذا القسم على خصوصية الصور التي خلقها الشاعر للحب رابطا في نفس الآن بين الشهوة والعلو، والضوء، والكنز، والوصل، والجمال، والجاذبية، والسحر، والتعلق والعبادة. واعتبرنا أنها كلها مبنية على خلفيات استعارية عميقة متجذرة في عمق الذهن والتجربة البشريين، قام الشاعر بتحويلهما في كيمياء الشعر إلى صور وأوضاع حكائية ممثلة بالفرادة والتقاطع مع أصوات أخرى، وبقدرة الخيال الشعري على ارتباد أصقاع بكر في الاستعمال اللغوي الشعري لموضوع الحب.

### 9.3.4. جنون الأنفاس: رحلة البحث والمتاه

يستمر البناء النصي في هذا القسم متشاكلا جزئيا مع البناء الذي اعتمدته باقي النصوص : (إليك، جنون هن؟). ويتحول الهيكل في باقي النصوص من التوازنات في نظام

المنونة التي عرفتها النصوص السابقة إلى اختيارات خاضعة للتنوع في صياغة جملة العنوان: (هيهات، محو كامل، في ساعده وردة، سؤال نفسي، بين حدين، منع من دفتها، أوراق بيضاء).

ويتبين المستوى الثاني من تفرد البناء في فعل ( جننت ) الذي يبدأ به عنوان هذا القسم : جننت أيسها الأنفساس، والذي يحيل على لفظة الجنون بإيحاءاتها الدلالية والبلاغية العديدة، ويظهر التفرد كذلك في طبيعة الموازي النصي الذي يتكون من بيتين شعريين وحملة تحديدية لصوفيين عربيين شهيرين هما الحلاج وجلال الدين الرومي.

يقدم الموازيان النصبان صورتين متعارضتين، الأولى دالة على التوحد بذات المحبوب ( نحن روحان سكنا بدنا ) والثانية دالة على أقصى درجات الحرقة التي يحدثها الحب وهي العذاب والقبل ( الحب عقاب ، الحب يقبل ) والتي لا تبتعد في اشتقاقها الدلالي عن الجنون ، فالحب الذي يقبل ، يكون قد سبب الجنون سلفا لصاحبه فاختفى عقله قبل أن يختفى جسده بالموت .

نقرآ في لسان العرب: جن الشيء يجنه جنا وجنونا: ستره. وكل شيء ستر عنك فقد جن عنك. وجنه الليل يجنه جنا وجنونا: ستره. وبه سمي الجن لاستتارهم واختفائهم عن الابصار، ومنه سمي الجنين لاستتاره في بطن أمه. وجن الليل وجنونه وجنانه: شدة ظلمته.

يخاطب الشاعر في هذا القسم أنذاسه : جننت أيتها الأنفاس ويظهر ذلك في جملة من شرفاتها هيأت مستقبلا لأنفاسي

في نبص: إليك الذي يبدو أنه رحلة بحث عن الذات في متاهاتها العاشقة، « يستوحي فيه الشاعر الأجواء التي أوحت للنبي سليمان كتابة نشيده المعروف حيث يستمر بحث العاشقة والعاشق عن بعضهما وطوافهما في الأزمان والأمكنة تلمسا وتتبعا لأثر أحدهما على الآخر». (82)

إن الملاحظة التي تبدو لنا جديرة بالتامل ونحن نقارب النص الأخير: إليك ضمن سلسلة النصوص الأربعة التي ضمنت نفس العنوان هو موسيقاه ولغته، ذلك أن وأكثر ما يميز كتاب الحب، خاصة في نصوص: إليك هو موسيقاه الهادئة الصاخبة في العمق، التي رافقت اللغة حتى أفاق اللاشعور والباطن الغني. موسيقى لا تسمعها العين ولا تلحظها الأذن، كونها ملتصقة بقشرة الحياة وهي في النزع الأخير، وبقشرة الموت وهو يتحول سيدا جميلا بين الأحياء، موسيقى تنثر أجواءها الحزينة والشفافة من حولك شئت أم لم تشا». واللغة ونكهة صوفية مغربية، ونكهة غنائية. وهي لغة موجزة خالية من الزيادات، ذات طابع واللغة ومناهة بسبق، وسبق، مرجع مذكور.

عقلاني، تتماهى وموضوع الحب بمفردات تطل على الروح من جهة الفلسفة وتختصر الزمن بانسيابها فوق عقبات التاريخ وكانها تمر باحداثه دون أن تلامسه و(89).

1.9.3.4 . إليك : المتاه والفاجعة

تتمثل البنية الاستعارية في هذا النص فيما عكن أن نسميه باستعارة المتاه :

ـ أطوف بالمدينة الأسوار.

. باحثا أطوف عن نجمة أشور أو أغنية غرناطة القريبة.

أطوف بين كتب وعرافات واثقات من خطوط كفك.

. أطوف بيدكنت أهديتها ظلالا وقرنفلا

ـ واختفى المتاه بالمتاه

- إلى أين نمضى أيتها اليد المذعورة بالمستحيل؟

ـ لم تعد لدينا غير الأسوار فالأسوار فالأسوار.

ـ جهتنا المتاه. على رمال تكبر بما تبقى من دمائنا.

تتصل أفعال الطواف والبحث والمتاه بالمدينة وبالذات وب وإليكه، وفيها تظهر الصورة أقل إشراقا من سابقاتها لأن النص لا يحتفي بالنشوة والفرح والوصل بقدر ما يفتح باب السؤال والتيه، وتبدو البنية المعجمية دالة على هذا الوضع الشبيه بنشيد الماساة: (قنديل احترق زيتها، شاحبة، الميد المذعورة بالمستحيل، لم تعد لدينا، ما تبقى من دمائنا، أصابع مدماة، في زمن لا يطيق أن يكون زمني).

تبدو الرحلة ياتسة في اتجاه الوصل ويبدو الشاعر موزعا بين مخاطبة الانثى ومخاطبة السندات : إلى أين تحضين يا صديقاتي ـ يا بنات القيروان، في مقابل : أيتها اليد المذعورة بالمستحيل؟

لماذا يبدو النص في هذا المستوى من تقدمه مسكونا بالفاجعة؟ إن طبيعة الأسئلة: هل هذه اعضائي، إلى ابن تمضين؟ إلى أبن نمضي؟ والإحالات: نجمة آشور، اغنية غرناطة القريبة، بنات القيروان، والتلميحات: لأعضائي انفلات وناي، المدينة، السراديب، أصابح مدماة؛ كلها توحي بأن محتوى الخطاب انتقل من الاحتفاء بالحب باعتباره عنصر نشوة إلى الحب باعتباره عنصر مناه لا يلتقي فيه المتعاشقان، وكان الزمن ينفلت كلما أرادا الإمساك به، وكان المكان يهوى في السراديب كلما أرادا أن يمسكا ببعضهما على أرض صلبة.

ريما لا نستغرب من هذه الإيحاءات التي تصدر عن النص إذا انتبهنا إلى إيحاء عبارة الموازي النصى والحب عذاب، الحب يقتل، وإذا انتبهنا إلى أن النص يجسد رحلة نحو

83) المرجع نفسه.

المستحيل، مستحيل الوصل الذي تحيل عليه الافعال المرتبطة بماضي الحدث: أطوف بيسد كنت أهديتها...، لمعان عابرات بهن كنت التقيت...

إن الاستعارة في هذا النص استعارة حزينة مملوءة بالخيبة والمستحيل وقد عبرت عنها بوضوح عبارات مثل: (مساقط عطرك، لمامات أنفاس، احتفى المتاه بالمتاه، أيتها اليد المذعورة بالمستحيل، جهتنا المتاه، على رمال تكبر بما تبقى من دمائنا، رمال تجر خلفها ربابا بأصابع مدماة. في زمن لا يطيق أن يكون زمني). فتكون عناصر السقوط، والمتاه، والذعر، والمستحيل والدماء، دالة على الفاجعة.

#### 29.3.4. جنون من؟ احتفاء بالموت والغياب

تدخل الصورة الشعرية والاستعارية في هذا النص كماهو شأن النص السابق مستوى آخر من التشكل يخالف الاستعارة القائمة على بناء العلاقة بكل تلويناتها وتشعباتها وتنوعها كما قاربناها في الاقسام السابقة. ويبدو أن الشاعر اختار أن يكون استشرافه لنهايات الكتاب احتفاء بالموت والجنون. والأمر في عمقه امتداد لاستعارة الفاجعة في النص السابق وتوجه نحو ما ستفاجئنا به النصوص اللاحقة.

جنون من؟ عنوان شديد الغرابة والالتباس والانفتاح على تعدد التآويل فما المقصود بالجنون؟ ومن المقصود بالجنون؟ هل يتعلق الأمر بمعنى الاستتار كما جاء في لسان العرب؟ هل يتعلق الأمر بجنون الشاعر أي خفاء معانيه في القصيدة أم جنون ابن حزم أي استتاره عن عالمنا أم جنون العاشق أي ذهاب عقله؟

لا يجيب النص عن هذه الاسئلة فالمعنى داخله شديد الانغلاق. ولكنه يقدم مؤشرات على طبيعة اشتغال الخطاب من خلال عناصر تركيبية ودلالية وموضوعاتية.

أقام الشاعر المقاطع الأربعة الأولى من النص على قاعدة النداء:

يا ساكن الريح والخزامي.

يا ساكن الأيدي

يا ساكن شهقة

يا حارس الأرجاء

يا واهب الشمس

يا موقد النار

يا وردتي القريبة

يا أناشيد تصطف

يا مضيف نافذة

یا آنت وآنت یا آنت وآنا یا آنت وهم

يمكن تقسيم أنماط النداء في هذه الجمل الشعرية إلى ثلاثة مستويات:

. مستوى النداء الموجه إلى اسم الفاعل: (ساكن، حارس، واهب موقد، مضيف)، الذي يبدو مالكا للفعل: يحرس، يهب، يوقد، يضيف، ولكنه لا يملك الفعل في اسم الفاعل الذي يتكرر ثلاث مرات (ساكن) فهو محتوى داخل وعاء الربح والخزامي والأيدي والشهقة.

ينبني النداء في هذا المستوى على قاعدة استعارية: (صاكن الربح، صاكن الأيدي، صاكن المناعر نفسه فهو الذي يسكن سهقة، واهب الشمس، موقد النار). هل يتعلق الأمر بالشاعر نفسه فهو الذي يسكن الربح التي تبعث الشعر برائحة الخزامي، ويسكن شهقة انبثاق القول مثل شهقة انهمار الدمعة أو شهقة الروح، وهو الذي يهب شمس المعنى ويوقد نار الكلام.

إِن ما يجعلنا نضع هذه الفرضية هو نوعية السؤال الذي يصوعه الشاعر في نهاية المقطعين الأولين: (بأي لوثة كتبت؟) و(أين صديقي ابن حزم؟).

تبدو عبارة «لوثة » محيلة على معنى الجنون ولكن الشاعر يحوله من المعنى المعجمي المعروف إلى مقصدية جديدة تتعلق بجنون الكتابة، وكان الشاعر يحاور نفسه ويحاور ابن حزم وحواسه وذاكرته الشاعرة العاشقة. هنا تبدأ مغالق العنوان في الانفتاح. والسؤال الذي طرحناه حول الجنون يتأكد في نهاية هذا المقطع، إلا إنه جنون من نوع آخر، ويكون النص قد أضاف معنى جديدا إلى ما قرأناه في لسان العرب. وتكون اللغة في هذا المستوى من الشكل تحاور نفسها وتتامل مسار الكتابة ومسار التقاطع.

أما السؤال الثاني: (أين صديقي ابن حزم؟) فهو تحول من محاورة الذات إلى محاورة الآخر: ابن حزم الذي تقاطع معه الشاعر خلال كل ما سبق من نصوص وما سيلحق منها، ابن حزم الذي يؤنس صوت الشاعر في الاحتفاء بالحب، وعليه الآن أن يؤنسه فيما سيلي من فواجع مرتبطة بالحب نفسه، إنه أنس باللغة وفي اللغة، أنس بالصورة وبلاغة المعنى. وعبارة (صديقي) ليست مجانية في هذا السياق فالرحلة المشتركة التي قطعها الرجلان كانت شاقة بكل المماني: معاناة ابن حزم في زمنه، ومعاناة الشاعر في تأسيس مفهوم جديد للحب وللوحدة وللتناغم.

. مستوى النداء الموجه للوردة والنشيد:

يا وردتي القريــة

### يا أناشيد تصطف على درج غبطتك الغريبة

إن الاستعارة القائمة في هذين النداءين ترتكز على تشخيص المشبه به (الوردة والنشيد) وتحويل المعنى من المجرد إلى المحسوس. ويبدو أن استعمال هذه الصورة في هذا المستوى من الخطاب دلالة على الاحتفاء بإشراق الحياة التي يمثلها رمز الوردة ورمز الغناء إلا أنه احتفاء في مواجهة صورة أخرى للغناء يمثله النداء الموالى :

### يا مضيف نافذة لم يشيعها الهالكون

وكان الشاعر يجتمي بوردة وباغنية من الصورة الفاجعة للموت، وقد عبر عنها السؤال الذي اختتم به المقطع الثالث :

### كيف آوي إليك؟

الوردة قريبة في النص لكنها مستعصية، والأغنية متصلة بغبطة لكنها غريبة أي أنها ليست الغبطة في صفائها. ألا يتوجه النص نحو مستوى عميق من استحضار الفواجع أو كما دعوناه احتفاء بالموت؟

. مستوى النداء ولعبة الضمائر:

يا أنت وأنت

يا أنت وأنا

يا أنت وهم

من يخاطب الشاعر؟ هل يخاطب ابن حزم أم يخاطب الشاعر أم يخاطب العشاق؟ أم يفتح بينهم نداء مشتركا؟ إن لعبة النداء مع ضمائر أنت، أنا، هم، مدخل لحوار مشترك بين الموت والحياة توحي به الفاظ: (بقليل يكفي من الآلام، تسرق مني وداعي). يتقدم النص تدريجيا نحو رمزية عميقة للموت مرتبطة بموضوع الحب،نواة هذا الكتاب،وهو ما يوحي به المقطعان الاخيران.

#### يمثل سؤال :

هل ترابك أيتها الأرض

جدارنا الأبدي؟

النواة الرئيسية التي تتخلق منها موضوعة الموت في هذه القصيدة. فاجتماع الفاظ الأرض والتراب والأبدية رمز مباشر وعميق للقبر. ويلعب الرمز إلى جانب الاستعارة دورا أساسيا في فك مغالق المعنى. هل من الصدفة أن معنى أحد مشتقات لفظ الجنون في لسان العرب أي الجنين هو : المقبور المستتر في باطن الأرض مثلما أن الجنين هو الطفل الذي مازال في باطن أمه؟

تقدم لنا العديد من الألفاظ في النص مؤشرا على سعة معنى الموت والقبر وصياغتهما من خلال الرمز والتلميح:

> أقواس شكل الشاهدة في القبر جبس دائري بناء القبر وقل من يحيى العظام وهي رميم ٥. تتفتت وتلتثم باطن القبر بثر صرخة نداء الموت فاضت بأعشاب محيط القبر نارها فاجعة الموت الغرباء الموتي

اعتمد نص: جنون من ؟، بناء ألف بين الرمز والاستعارة والإيحاء والتلميح والتورية، وبدا المعنى عصيا على الانبثاق. وقد تطلب الأمر منا تجاوز المعنى المعجمي الذي تقدمه الانفاظ إلى المعنى الذي يحققه اندراجها السياقي ونموها في رحلة النص من النداء إلى مواجهة الفاجعة، ويبدو أن تعالق الاستعارات وانتشاريتها في النص أساسي لفهم تكوينها، فآخر جمل النص أي (قاضت بأعشاب تصادق نارها الغرباء) تتعالق استعاريا مع الجملة الأولى جمل النص أي (قاضت بأعشاب تصادق نارها الغرباء) تتعالق استعاريا مع الجملة الأولى (يا مساكن الربح والخزامي) ذلك أن الجامع بينهما هو سكن الربح الذي يرمز إلى الغربة، والخزامي الذي يرمز إلى العشب المُطر، وفاضت التي ترمز إلى الروح، والكلمة غير بعيدة من ناحية الجناس الصوتي عن الربح، مع العلم أن كثيرا من المعاني يمكن استخلاصها من خلال القلب الصوتي.

#### 3.9.3.4 الجنون وموت العاشقين

تتقاطع النصوص التي يختتم بها الشاعر القسم الرابع من كتاب الحب مع بنيات حكائية قديمة يحضر فيها قيس بن الملوح وابن حزم، ومعاصرة تحضر فيها قصة من الحاضر (أوراق بيضاء)، وتشترك كلها في دلالة الخيبة التي تنتهي إليها هذه الحكايات والمؤدية إلى الموت أو الانتحار.

تشكل هذه النصوص إذن امتدادا استعاريا وموضوعاتيا للنتاتج التي استخلصناها من مقاربة نص: إليك وجنون هن؟ وهو ما يعني أن الشاعر تقصد وضع الحب على حافة الفاجعة حين جعل الأمر لا يتعلق فقط بالشهوة والنشوة والوصال بل قد يؤدي أحيانا إلى ماعبر عنه الموازي النصي لجلال الدين الرومي . « الحب عذاب، الحب يقتل».

يمكن أن تكون استعارة : الحب جنون، التعبير الملائم عما تؤول إليه أحوال العشاق

### في هذه النصوص والتي تتقدم إلينا نصيا كمايلي :

| <del></del> | <u> </u>                       | <del></del>                             |
|-------------|--------------------------------|-----------------------------------------|
| اهیهات      | ـ مر المجنون في توحشه.         | يذكر قيس في النص كناية عما لقب به       |
|             | ـ فصعق وخر مغشيا على وجهه.     | (الجنون) إشارة إلى هبامه بليلي وتشير    |
|             | ـ إن حياتي ووفاتي لفي يديك .   | العبارات التالية إلى مستتبعات هذا الوضع |
|             | ـ وكنت بي شقاء لازما           | : التوحش، فعقدان الوعي والإدراك،        |
| •           | وبلاء طويلا                    | الشقاء، وكلها إيحاءات لاستعارة:         |
|             |                                | الحب جنون، وما ينتج عنها من موت         |
|             |                                | وهلاك.                                  |
| محو كامل    | ـ هذا الموت ويلي               | يحضر الموت هنا رديفا للويل وهو حلول     |
|             | . ويمحو سواه                   | الشر والهلاك. ويعود ذلك لكونه سببا      |
|             | ففجعتني بها الأقدار            | في الفراق، مما استلزم حقلا معجميا يضم   |
|             | ـ وظل الدمع أسبق من كلامي      | الفاجعة والدمع والبلاء والتزهد والرغبة  |
|             | ـ ولو قبل فداء                 | في التضحية وكلها الفاظ تدور دلالاتها    |
|             | لقدَمت مسرعا طائعا             | حول الموت والجنون.                      |
|             | لأي مذبح                       | ·                                       |
|             | بعض أعضاء جسمي العزيزة علي     |                                         |
| في ساعده    | ـ فرأيت فني كأنما نزعت الروح   | يحتفي هذا النص كذلك بفاجعة الموت،       |
| وردة        | من جسده .                      | موت العاشق الذي لم يتحقق له الوصال      |
|             | ـ ذكرنا له بيتا من الشعر فتهيج | مع الجارية التي تحبه هي الأخرى وتضع     |
|             | ثم أطرق                        | تراب قبره على شُعرها. أليس في هذا       |
|             | . حضرت جنازت <b>ه</b>          | النص قرابة مع فاجعة استحالة الوصل التي  |
|             | فإذا بجارية تسأل عن القبر      | قرأناها في نص <b>إليك</b> ؟             |
|             | دللتها                         | معجم هذا النص يؤكد حالة التآخي بين      |
|             | فمازالت تأخذ التراب            | الموت والجنون : (كأنما نزعت روحه،       |
| i           | وتجعلد في شعرها                | تهيج ثم أطرق ) .                        |
| بين حدين    | ـ حتى بلغ الحب مبلغ الهيجان    | تبدو العلاقة في هذا النص قائمة على      |
|             | ـ فرأيت القناديل               | لحظة الجنون والهبجان من خلال التشبيه    |
| 1           | تصفق                           | (بلغ الحب مبلغ الهيجان) ومن خلال        |
|             |                                |                                         |

#### التشخيص الاستعاري (القناديل تصفق حتى تكسرت . هو ذاك إدمان الفكر حمتى تكسوت) وقد عبرت جملة (الخسروج من حد الحب إلى حد الوله حيث والجنون) بقوة عن أن أول الحب نشوة الخروج من حد الحب وآخر الحب جنون.<sup>(84)</sup> إلى حد الولد واعتقد أن عنوان النص كان بليخا في والجنون التعبير عن هذا الوضع (بين حمدين): حد الحب وحد الجنون. - كان يزيد بن عبد الملك بن أتصر النصوص على ربط القرابة بين الحب منع من أوالفاجعة والجنون. مروان صبا بجاريته حبابة. دفنها م وعندما تناولت رمانا شرقت به . أيقدم النص هذه الصدورة في صبياغة · شديدة البلاغة: كان صباء شرقت فماتت لوقتها . - عرض له عليها ضوب من الوله |فماتت . عرض له وَلَهُ . منع من دفنها . ثم حال بينه وبيت الصبر فمنع من أمات. تتحدد الفاجعة بالجنون حين يموت المحب دفنها . ـ وحكى أنه لم يقم بعدها سوى كمدا على محبوبته وحين يعرض له وله سبعة أيام ثم مات فيمنع من دفنها . • وكان النحول يزداد والصمت |الحب يقتل، الحب يدفع إلى الانتحار. أوراق يزداد وعدم لقائنا يزداد إن هذه القصة التي يستوحيها الشاعر من بيضاء - والنداء عليها في النهار والليل الحاضر مزج دقيق بين لحظات يكون فيها وأخوته الذين لم يعد يصوفهم الحب إشراقا (رأيته ذات سبت مبتهجا) وأمه الغربية عنه وملابسه التي لا أثم يكون نحــولا، فنداء، فــخلوة، يغيرها وشعره الذي يطول والماء أفصراخا، فتسريقا للثياب، فجنونا، الذي وحده يفضل ودفاتره التي أفانتحارا . يظهر أن المقطع الآخير من النص يطلبها ولا يكتب فيها شيئا. بليغ في التعبير عن هذه الصورة (وكانت

.8) يحلل أدونيس هذه العلاقة بين الحب والجنون بعمق شديد في سياق حديثه عن الحب الصوفي : « لما كان التجلي لإلاهي في الصور يصحبه التحول، فإن سطوات التجلي في الحب تبعث أحوالا مختلفة كمثل البث والوجد والخزن السكر والجوى والشوق والغرام والهيام والكلف والبكاء والذبول والانكسار والاصطلام واللوعة. ذلك أن المجبة المفرطة نقصب بالمقول أو تورث النحول والفكر الدائم والهم اللازم والقلق والارق والوله والبله. انظر : دونيس، الصوفية والسوريالية، مرجم مذكور ص 106.

- والصراخ المتصاعد والأثواب الفجيعة) المصحوبة باوراق بيضاء كان التي يمزقمها ونوممه على برودة | يطلبها فلا يكتب فيها شيئا.

> الصباح مشتوقا وعلى الطاولة | فالموت. أوراق بيضاء.

ودقوها بالمسامير.

الزليج والعزوف عما يكتب | النص في هذا المستوى اقمى درجات الضقيمه والحمجاب المعلق على الجنون الذي أراده الشاعر إطارا لتصموير صمدره والنافذة التي أغلقموها | الحب في أدق تفسامسميله والذي ربما

يختصركل النصوص السابقة فيتحول - وكانت الضجيعة وجدوه في الحب من الإشراق إلى الحيبة إلى الجنون

4.9.3.4 ترکیب

ربما يعتقد القارئ اننا جازفنا بوضع جسر يمر فيه الشاعر من مواجهته الموت في الكتابة ومخاطبته ابن حزم ( بأي لوثة كتبت؟ ) إلى جنون العاشق ( الخروج من حمد الحب إلى حد الوله والجنون).

تجيبنا عبارات الشاعر وهو يختتم نصا قدم به لصدور أعماله الشعرية : ١ وتلك القصائد التي كانت تعثر عليك، تنظر إليها، اليوم، وهي تنفصل عنك أكثر مما كانت قد انفصلت، في مساء، يبرد فيه عظم الساقين. ضباب أراه ينزل وينتشر وراء النافذة التي كانت معي لسنوات. ثم وراء جميع النوافذ التي أحببت دائما أن أجلس قبالتها. وأنا أواجه الموت في القصيدة » .<sup>(85)</sup>

لقد حاولنا أثناء مقاربة هذا القسم أن نلح على خصوصية المعنى الذي يخالف تشكل البنية الاستعارية في الأقسام السابقة، والذي تبين لنا من خلال مؤشرات معجمية وتركيبية ودلالية محيلا على استعارة الجنون والموت، وأن الحب يأخذ منحي آخر له المتاه والفجيعة .

إن مقاربة كل مستوى نصى على حدة (إليك، جنون من؟ حكايات الجنون والموت)، مكنتنا أيضا من بناء سلسلة للمشابهة بينها. فالمتاه واستحالة الوصل في نص: إليك، يتصل استعاريا بالجنون في نص: جنون من؟ ويخترق موضوعة الموت في النصوص.

85) محمد بنيس، «حياة في القصيدة» الأعمال الشعرية، ج1 دار توبقال للنشر. المسؤسسة العربية للدراسات والنتر 2002ء صر 28 الحكايات التالية. ويتفرد في سياق هذه السلسلة نص: سؤال نفسي، الذي أراده الشاعر حوارا في المجبة واستحضارا لشجرة الأسلاف وهجرة في قيظ اللغات. وتبدو الاستعارة داخله مرتبطة بتأمل الذات في علاقتها بالآخرين:

۔ من منکم

واثق من محبتي لكم

سؤال نفسي لنفسي

ـ وحين أحبكم

أحب البعيد هاربا من شظايا ضعفكم

ومرتبطة بتامل فعل الكتابة ذاتها :

. جنوني أملس وفي أقفاصه أدنو

من طفولة الحبر

أدنو

من دماء رأس

وحيدا يتدحرج على أرض كتاب

ومرتبطة بتأمل الصداقة والمحبة :

- الشمس والقمر من دماء الحبة يولدان

لكل منهما أخاديده

وفي اختلافهما يتوحدان

\_ ومنك

بأنفاسي المبللة

أقترب أيها الصديق

مصغيا لنبض

يتحدر من أنحاء الضوء

هل يخاطب الشاعر ابن حزم أم يخاطب نفسه؟

يبدو أن الشاعر يخاطب هؤلاء جميعا، بخاطب أسلافه الشعراء الغرباء وشجرة

النسب الرمزي شاهدة على امتداد الصلة :

تلك الشجرة ذاتها

شجرة أسلافي الغرباء

مهاجرة

### في قيظ اللغات

إن الاستعارة في هذا النص استعارة للنسب الرمزي في الشعر وشجرة المعرفة. استعارة السؤال حين يكون الحوار حوارا عميقا في الزمن وفي الكتابة المعجونة بنبض الضوء والماء.

10.3.4 ـ رسالة إلى ابن حزم : الألفة والاحتراق

تنفتح الاستعارة في هذا النص الاخير على سؤال الحاضر الموسوم بالخيبة والبشاعة والقتل واللامعنى والإبادة. إنها بكائية للزمن الرديء يتوقف الحب فيها عن النبض والالفة واشتهاء القبلة.

ويبدو ابن حزم المحاور شاهدا على كل هذه المعالم من خلال قياس آراده الشاعر عميقا بين ما يحدث في زمنه وبين غرناطة الماضية الحاضرة التي وتسقط كل عشية ، وقرطبة التي في وقلعة النسيان تردد هذيانها ، يتوحد الماضي بالحاضر في تجسيد استعارات البؤس والتفاهة والغربة . يمكن اعتبار الجملة الأولى من هذا النص ، النواة المركزية التي تتناسل عنها كل المعانى :

### لم تعد في زمني يا ابن حزم ألفة

ويجعل الشاعر لغياب الالفة عن زمنه عدة بناءات استعارية تخاطب المرأة والرجل والسياسة والظلم :

. المرأة ونسيان القمر

المرأة تالفة بين ألغاز

وبين مصففة الشعر التي لا تنتظر

وعندما تفتح خزانتها

تنسى قمرا كان بها اصطدم

وقال لها: قبلتك شهية، وأنت لي.

إن استعارة (تنسى قمراكان بها اصطدم)، توحي بتحول الحب إلى دائرة النسيان في زمن يحتفي بالفراغ. ونسيان القمر غياب للضوء الذي ينير شعلة الحب.

. الرجل وقتل النجوم

وعندما تضحك نجمة على كتفيه سقطت

يسحقها ويمضى.

يبدو أن تدفق الاستعارة يرتكز على صورة غياب الضوء المقترن بغياب الألفة والحب ف «نجمة تضحك» مشابهة بين النجمة وإشراقة الضحك. وسحق النجمة إطفاء للضوء وقتل للإلفة.

الحب في الزمن الحاضر غياب للضوء ومنه نستخلص استعارة تصورية مبدعة هي: غياب الحب ضوء منطقئ، وضع فيها الشاعر النموذج الجديد لعلاقة الرجل بالمرأة حيث لا توق ولا اشتهاء، لا نور ولا إشراق، بل نسيان القمر وسحق النجوم.

. حضارة القتل ودم العشق المفدور

تتوسع دائرة المرثية في هذا المستوى من التشكل النصي ليحضر أولا تداخل الزمن بين سقوط الحاضر واستمرار الاندلس في الضياع:

يا ابن حزم

منا معا ضاعت الأندلس

تلك اللحظة التي لم تفصح عن زمان أو مكان

وتنبني اللغة الشعرية على خاصية كنائية تجعل كل مدينة عربية غرناطة وقرطبة جديدتين :

وغرناطة تسقط كل عشية

ولا أحد يحتضنها

غرناطة متروكة للثلج

أمام الزائرين القادمين من ذاكرة مشوهة

وقرطبة

في قلمة النسيان تردد هذيانها

تتشكل الكناية هنا بالإحالة على كيانات يلتبس حاضرها بماضيها فقرطبة الحاضر ليست قرطبة الماضي ولكنها المدينة العربية في بؤسها وغياب الحب والسلام عن حواشيها وغرناطة مازالت تسقط في الحاضر ممثلة في كل المدن التي تسقط بنيران الكراهية.

لا اعتقد انني أجانب الصواب إذا أشرت إلى أن التشكل الكنائي يتداخل مع خلفية استعارية تتمثل في بناء التشابه والتماثل بين غرفاطة وقرطبة باعتبارهما حاضرتين في اللاوعي العربي وبين المدينة المعاصرة بشكل عام التي تخضع للتدمير والتقتيل والسلب والاغتصاب والإبادة، بل يمكن القول إن الأمر يتعلق بالتماهي بين مدينتين ومكانين وزمنين يكون المشترك بينهما النفي والاحتلال والإحراق باسم التحضر وإعادة ترتيب شؤون الكون. ويخلق التماهي بهذا الشكل سلسلة تندرج داخلها غرناطة وقرطبة وبغداد والقدس.

كيف تستقيم الاستعارة في هذا المستوى من القول الشعري الذي يعري بؤس الزمان :

. عم تريد أن أحدثك يا ابن حزم؟

عهد القتل عهدي

والغدر والبغض والمكيدة وطعن الأقرباء للأقرباء ـ عهدي عنف لايقاوم يا ابن حزم

تنقلت الاستعارة من عقال اللغة لتواجه مطلق المعنى لكنها تفوص في عمق بلاغة التوحد والتداخل: الشاعر وابن حزم، الاندلس والاندلس الجديدة الحب باعتباره ضوءا ينطفئ. وتصل بلاغة الكشف ذروتها في استعارة الشجرة:

> وأنا أبحث عن شجرة ترحمني بفيئها وأقول متاهي متاهك أيتها الشجرة وأعرف أنك لا تأتين

إن اللجوء إلى صورة الشجرة اختيار عميق لمفهوم اعتمدته الميثولوجيات والأديان القديمة في فهم العديد من مظاهر الكون، وفي السعي نحو التجدد ومقاومة الموت، فقد وصور تاريخ الأديان الكون على شكل شجرة هي شكل وجود الكون، من حيث مقدرتها على التجدد إلى ما لا نهاية، ولم تختر الديانات الشجرة رمزا للكون فحسب، بل أرادتها، تعبيرا عن الحياة والشباب والخلود أيضا. وتمثل الشجرة القدرة الكونية، فلم يعبدها الدين القديم إلا لانها تحمل بعدا روحيا، وتمثلك قوى مقدسة لأنها عمودية، أي تنمو وتفقد أوراقها ثم تستعيدها، أي أنها تلعب لعبة القيامة فتموت ثم تعود إلى الحياة ه ( هم في البحث عن في عشجرة، بحثا عن بارقة أمل يستعيد فيها الحب ضوءه المنفلت؟ أم يواجه فيها الاستحالة؟

يبدو أن الشجرة تتسع في معجم الشاعر لتعانق المعرفة، إنها شجرة المعرفة التي تحترق: بل أنت في كتاب ترتجفين وهم يحرقون الكتب

. و تكون هذه الصورة صورة العلاقة بين الشجرة والإحراق، أي عمق الكشف الشعري الذي يختتم به الشاعر رسالته إلى ابن حزم. وربما تكون الاستعارة الحزينة في هذا السياق هي

أن الحب شجرة تحترق.

86) جان صدقة، وموز وطقوس، مرجع مذكور، ص88-88

#### 11.3.4 . خلاصات

وبين الاستعارة وبناء الجملة تصبح المنامرة الكتابية محملة بطاقة التقويض الذي يطال التركيب اللغوي. ولا تنتظر من الكتابة بناء جملة منطقية سليمة التركيب، بل انس ما تعلمت من تركيب. تراكيب. اتبع غواية ما تقرأ على صفحة متعددة. في الصفحة الواحدة. حاشية أو متنا. وارفع إلى حبسة اليد المرعوبة. هذا التقويض، في اللغة يجري الشهري.

يكشف لنا هذا القول للشاعر نفسه مختبر القصيدة الذي يخلق تموذجا خاصا للتركيب وبناء الجملة وبروز الاستعارة. وهو تموذج لا تستطيع النظريات التقليدية في الاستعارة وفي مقاربة النص مواجهته والربط بين عناصره، لذلك فقد كان عملنا في كتاب الحسب، استجابة للمقدمات النظرية التي وضعناها في الباب الاول، فكان تركيزنا يتمثل في إخراج التفكير حول الاستعارة من المنظومة العتيقة للدلالة وإدراجها في مجال تصوري أرحب تراعى فيه اللغة بقدر ما يراعى فيه المتكلم بما يحكمه من خلفيات ثقافية وفكرية ومجتمعية. وعملنا على الانصات إلى نصوص كتاب الحب باعتبارها سيرورات تتأسس وتنمو وتتشعب بواسطة الاستعارة، ذلك أن النص ليس فقط جماعا لاستعارات صغرى جزئية لا رابط بينها بل هو استعارة كبرى لها قاعدتها السياقية الداخلية (المعاني) والتي مثلنا لها بكل الاستعارات التصورية المماثلة والخالفة التي تقيمها مع مرجعيات العالم الخارجي (رسالة إلى ابن حزم) والتي تتمثل نصيا في الحمولة المعرفية للشاعر والفضاء المبني على صفحة النص إضافة إلى بنية المتخبل التي يوظفها الشاعر انطلاقا من جذوره ومن حوافر واعية وغير واعية.

لقد اعتمد تحليلنا لكتباب الحب عدة مستويات للمقاربة كان أولها خارج النص أي كل التفاصيل الموازية التي استطعنا تجميعها من أجل إضاءة النص من الخارج وتمثلت في التصريحات التي قام بها الشاعر عن عمله، وكان ثانيها الموازيات النصية التي اعتبرنا عنصرها المركزي، نص أدونيس المقدماتي، وكان ثالثها داخل النص، أي عناوين الأقسام وعناوين النصوص والموازيات النصية التي قدمت لكل قسم، ثم النصوص مستقلة أو مركبة.

إن عملا شعريا مثل كتاب الحب، يستعصي على المقاربة المعزولة العناصر لأنه بني على الساس شمولية الرؤيا الشعرية والفكرية والتاريخية والمعرفية واللغوية للموضوع وللزمن وللمحاورة. لذلك كان مستحيلا أن نحلله بمعطيات التحليل البلاغي التجزيئي أي تحليل الاستعارات منفصلة ومعزولة عن سياقها النه بي وعن اندراجها ضمن بنية العمل ككل. وقد كان موجهنا في هذا التحليل مقدمات النظرية المعرفية للاستعارة التي تلح على \$ دور الجسم في تخصيص المفاهيم الحاملة لمعنى وعلى دور القدرة التخيلية في إبداع مفاهيم ذات 80 محمد بنيس، وحياة في القصيدة: الأعمال الشعرية، مرجع مذكور، ص21 نشر النص كذلك في جريدة القدس العربي، وشهادة كتابة القصيدة بصفتها مغرا في اللاسمى وتأكيدا على المستحيل، 30 -50.

مسعنى ه (88)، وفي إبداع مشابهات جديدة، فكان أن تمكننا من تحليل استعارات الحب من خلال خلفية الاستعارات التصورية عن الحب وامتداداتها في اللغة وفي الشعر. وكان موجهنا الثاني، نظرية المشابهة العائلية التي تنظر إلى مقولات اللغة من خلال التداخل لا من خلال الاستقلال، فلو أننا درسنا الحب باعتباره مقولات متعزنة اعتسمادا على نظرية المشروط الضرورية والكافية CNS التي تفترض أن كل نسخ نفس المقولة متعادلة صوريا ودلاليا فإن المعنى سيظل مجمدا غير قابل للتعدد والتوسع لانه يخص فقط معنى الكلمة باستقلال عن معاني سياقاتها، فنعجز عن بناء العلاقة بين : الحب نشوة والحب اشتهاء والحب طعام والحب سائل والحب نور يطفئه غيابه. بينما تتبح لنا دراسة المقولات من المنظور المعرفي الموسع تحرير هذا القيد الوضعي وانفتاح المقولة على تعدد المعنى وعلى التداخل والاستعارة.

إن نظرية المشابهة العائلية التي اعتمدنا خلفيتها في التحليل والتي جعلت أجزاء الكتاب منسجمة من خلال استعارة السلسلة وبناء النناغم بين التعارضات الدلالية (التماثلات الجزئية والتضمنية بين النشوة والاشتهاء والجوع والسيولة والضوء والماء والجنون)، تعود إلى كونها لا تفرض مشابهة مركزية، بل مماثلات محلية قد تكون متنوعة ومنظمة للكل المتنافر ظاهريا(8)، من هنا تبدو صلاحيتها للاستثمار داخل الخطاب الشعري الذي يقوم أساسا على العلاقات الواهية وبناء الاوضاع المحتاجة إلى الترميم التأويلي انطلاقا من نسق قرائي محدد أو توليفي.

وتتميز المشابهة العائلية كذلك بإتاحتها لبنية تسلسلية تنطلق من أعضاء أولى أو مركزية تترابط مع أعضاء أخرى تترابط هي كذلك مع أخرى وهكذا دواليك... هذه الخاصية تجعل من بنية المشابهة العائلية، نظاما لا يستوجب خاصية مشتركة مع كل الاعضاء مثلا، الجوع والنور، أو الشهوة والضوء، أو الجنون والسيولة، بل بناء الترابط بينها من خلال السلسلة والتعدية وبالتالي إمكانية الربط والملء والتجسير انطلاقا من قيود معجمية وسياقية ومرجعية تخص بنية اللغة وبنية النص وبنية الإحالة على العوالم، وبنية الثقافة التي يستثمرها وعي الشاعر ومقاصده الخفية والمعلنة، بمعنى أن رهانات الكتابة سواء كانت واعية أو غير واعية تختفي وراء البناء الخطابي وتسلسله وفراغاته والتوقعات الإستدلالية التي يسمح بها لقارئه المفترض.

ومن هنا جاء تصورنا للاشتغال الاستعاري الذي بموجبه يتاسس النص على علاقات لا تحكمها ضوابط الإحالة المباشرة بل تقوم صياغة عناصرها على ما تفعله الاستعارة من نقل

G.Lakoff «Cognitive Semantics», In Meanings and mental representation, Indian University press. 1988. (88 Pi 19.

<sup>89)</sup> كليبر، (1990) مرجع مذكور ص 164.

وربط وتشخيص وتحويل دلالي ومرجعي: تأسيسا على ذلك تتعدد المقولات المتنافرة ويكون للاستعارة دور المؤسس (بكسر السين) والمؤسس (بفتح السين)، فالدور المؤسس يكمن في كونها جزءا من التنافر الدلالي الذي يشتغل عليه الخطاب، والدور المؤسس يكمن في قدرتها على مد الجسور بين عوالم كلامية وإحالية تبدو غير قابلة للتعالق لأول وهلة وهذا يعني أن الشاعر يقوم بعمل مزدوج فهو يمارس متخيله في رصف تعبير مبتكر ويشغل موسوعته في الكشف عن بنيات ترادفية موجودة في أصل اللغة، ويقوم خطابه على إزالة غطاء الزمن من جهة وإبداع استعارات ومشابهات جديدة من جهة آخرى.

كانت رحلتنا في كتاب الحب ومعه مجالا دافئا محاورة الطرائق التي تم بها الاحتفاء بالحب في مطلق نشوته، أو في مطلق جنونه، أو حتى في مطلق غيبابه. وقد اعتبرنا أن الاستعارة هي النواة التي حركت بناء المعنى وجمعت المتنافر منه ومدت الجسور بين العوالم المختلفة التي تقاطع معها الشاعر، دون أن ننسى أن الوظيفة الاستطيقية تداخلت في مستوى معين من الخطاب بالإحالة على تمازج العوالم، تشخيصا وتنويرا للملاقة بين الزمن القديم وحاجة الزمن المعاصر إلى بلسم الحب.

### 

1.4.4. توصيف العمل تذال تراطكارات مالا

تضاربت الحكايات والآخبار والفرضيات حول شخصية قيس بن الملوح أو مجنون بني عامر حتى اختلط فيها الواقع بالأسطورة، وتنوعت الآراء حول طبيعة العلاقة التي كانت تجمعه بليلى، هل هي غزل خالص؟ أم غزل وحب عذري؟ أم حب ووصال؟ لم تحسم كتب الأخبار والتاريخ في خفايا هذه القصة التي «ربما لم تشتهر قصة غرام في تاريخ أدبنا العربي كما اشتهرت وربما لم تتسع صفحات مصادر الأدب والتاريخ لاخبار شاعر عربي كما اتسعت لاخبار مجنون ليلى، وربما لم تنسج ألوان مختلفة من القصص والحكايات والأساطير حول علاقة مجنون بني عامر بليلاه »(١٩٥).

إلا أن الحديث شعريا عن هذه القصة الملغزة لم يعرف طريقه القوي إلى عالم الكتابة الشعرية إلا جزئيا. وتأتي أخبار مجنون ليلي، لقاسم حداد تكسيرا للمالوف الذي عرفته الكتابات التاريخية والخبرية، ومعانقة للشك الشعري وتقمصا لدور الراوية من منظور شعري خالص، يكتب روايته الخاصة وأخباره عن المجنون كما يحلو له (من أخبار الآخرين ما يمنح

90) ديوان قسيس بن الملوح مسجنون ليلي، رواية أبي بكر الوالبي، دراسة وتحقيق، يسري عبد الغني، دار الكتب العلمية، بيروت 1990 ص 7.

النص من الريش والاجنحة لكي يذهب الخيال إلى حد الشطح ١٩١٠.

إن موقف الشاعر مما كتب عن قيس وليلى وانطباعاته حول طبيعة العلاقة التي نسجت بينهما والتي لا يمكن أن تكون طهرانية خالصة، وطبيعة التشكيل النصي والبصري للعمل، هو ما جعل اعتقادي عميقا في أن دور بلاغة الصورة والاستعارة كان قويا في بناء النص والمعنى وفي تركيب العبارة أو كما يقول الشاعر نفسه: «الكاتب لا يخترع الكلمات. إنه ينسج علاقات جديدة لتلك الكلمات «(20).

أن يذهب الخيال حد الشطح، وأن يكون للنص مزيد من الريش والأجنحة، وأن ينسج الشاعر علاقات جديدة للكلمات، معناه أن التخييل سيد العلاقة بين الشاعر والموضوع وبين النص والقارئ، وأن الاستعارة ركيزة البناء وأن الزيادة في المبنى زيادة في المعنى كما يقول القدماء، وأن مناوشة الخبر التاريخي تشكيل لخبر شعري له صفة البعد والتحويل وربما، القطيعة، وأن أخبار مجنون ليلى سيرة شعرية لشاعر مجنون اجتمع في شخصه الواقع بالاسطورة وأرادها قاسم حداد ألا تكون أقل جنونا من النص الأصلي ومن تضارب أخباره.

#### 2.4.4 . بناء العمل

اختار الشاعر لعمله شكلا خاصا للبناء . إذ لا نجد توزيعا لفصول أو نصوص معنونة ، إنما تتقاسم فضاء العمل نصوص يبتدئ أولها بعناوين مندمجة على شكل لازمة تتكرر في بداية كل صفحة من الصفحات الاولى للنص، وأقصد بها نصي : سأقول عن قيس ، وسأقول عن ليلي . ويختتم العمل بنص تتكرر فيه لازمة : قل هو الحب ، مرتين في كل صفحة من صفحاته الثلاث . وبين بداية ألعمل ونهايته ، يحضر ما دعوته بالنص . الخبر متمثلا في تشكيل شعري بصري متفرد ، يقدم فيه الشاعر الخبر الشعري ، ويتمازج فيه التخييل والإحالة ( روي ، يُروى ، قيل ، أخبرنا ، روى أبو الفرج ) في تواز مع بيت أو أبيات شعرية لقيس بن الملوح وضعها الشاعر على حواشي الصفحات اليمنى واليسرى . وهي تحقق شعريا وظيفة الإضاءة المزدوجة والتقاطع والمحاورة بين نص الشاعر المحتفى به ، وبين النص الذي يتخلق من رحم الخبر والتاريخ والأسطورة .

وقد استغل الشاعر فضاء الصفحة، فاعتنى بتقاطع البياض والسواد داخلها واعتنى بعنصر التنوع بين توازي الأسطر في الحجم والمسافة، وبين تنوع حجم النص في أسطر طويلة وقصيرة أو ذات شكل هرمي أو هرمي مقلوب. وتميزت واحدة من صفحات العمل بنص يستوحي مقام الصوفية وخطابها ذا الطابع الشذري، وهو ينقسم إلى خمسة أبواب في صفحة واحدة (باب المودة، باب الشهوة).

91) قاسم حداد، ليس بهذا الشكل ولا بشكل آخر، مرجع مذكور، مر105. (92) للرجع نفسه، ص61.

يبدو من خلال هذه الإشارات حول طبيعة البناء في النص أن الاستعارة تتوزع على مجالين هما : النص باعتباره تشكيلا إحاليا للخبر يعيد فيه الشاعر كتابه سيرة المجنون بين الحقيقة والاسطورة، والنص باعتباره صورة للتماهي أو هي استعارة الصوت، يتقمص الشاعر فيها ثوب المجنون وثوب ليلاه وتتناسل عنها الاستعارات المؤسسة لنسيج العمل. سترتكز مهمتنا على تحليل العلاقة بين الاستعارة والخبر، ثم على تحليل طبيعة الاستعارات التي وظفها الشاعر في رحلته مع أخبار المجنون.

3.4.4. استعارة الخبر: سيرة الجنون: غيب السيرة

يقوم هذا العمل باعتباره سيرة شعرية للمجنون على خلخلة الصيغة التاريخية للخبر وعلى إدخال هذه السيرة مجال الشك والمساءلة والحفر كما سبق الذكر. وهو في صنيعه هذا، من التعريف إلى العلاقة إلى الشوق إلى الوصال إلى الفرقة إلى الجنون إلى الموت، يفتح محطات التخييل الواسعة. وقد اعتمدت الطريقة التي قدم بها النص خبر المجنون على لغة المفارقة في الإشارة إلى حقيقة وجوده أو عدمها:

. أما نحن فقد رأينا أخبارنا عنه في رقع أسقطها الوراقون واحتفت بها الأحلام، وكشفتها لنا طبيعة الخبة أكثر نما كررها الرواة الذين أعانونا على ما نريد ص 15

ـ عن صاحب الأغاني، الذي أتاح لظننا شاسع الشك فاهتبلناه. فوقعنا على ما لاءم مزاجنا. ثم ساق الله لنا، ما تيسر من أصدق الكذبة في رواة عصرنا، فانتنخبنا من غواياتهم، وتبادلنا معهم الأنخاب، وزدنا في ذلك كما نهوى، فطاب للمبجنون ذلك واستحليناه. ص15.

- الصحيح الذي هو شك خالص، أن قيسا وليلى عامريان، والتقيا صغيرين يرعيان في نجد الجسزيرة، بواديين يتصلان بكثيف النخل من جسانب، ووعسر القسفسر من جانب...

. خالط الشك سيرة الجنون، ليختلف الرواة في شعره، فرده بعضهم إلى شاعر من بني أمية، عشق زوجة أحد الولاة وخشي أن يشيع خبرها، فأطلق النص على اسمين لم يكونا في مكان، تناقله الناس عن ليلى ومجنونها، وزادوا فيه من الكذب ما يضاهي الصدق فصدقناه...

. (...) وقد صنعه شاعر عشق فتاة من بدو الجزيرة بين نجد والطائف، تزوجت سواه على كره، فذهب الشاعر إلى أن يشعل النار في القبائل، فانطلق في هواء الجزيرة خالق النص والخبر، وقال كل شيء عن الجنون الذي لا حرج عليه ولا لوم. فطاب لكل

ذي ريشة أو قلم أن يفعل ما لذ له من الجنون، لتلا يقال إن ثمة زمان شغر من أصحاب العشق واللوعة. فانهال مجنون اللون على مجنون الشغر بالنيران من كل جانب، وبعثت الحرارة في ذاكرة مشبوبة، مثلما تهب الريح في شهوات الجمر

إنّ ما يعنينا في المقاطع التي أورد اها هنا، ليس السيرة في حد ذاتها، ولا شخصية المجنون، هل حقيقة أم اسطورة ؟ لانها مسالة لم تحسم فيها كتب التاريخ نفسها، بل خطاب المفارقة والتخييل الذي قصده الشاعر قصدا إمعانا في اسطرة الشخصية وذلك من خلال عبارات: (كان كاذبا فصدقناه، احتفت بها الأحلام، كشفتها لنا طبيعة المحبة، أتاح لظننا شاسع الشك فاهتبلناه، فطاب للمجنون ذلك واستحليناه، الصحيح الذي هو شك خالص، وزادوا فيه من الكذب ما يضاهي الصدق فصدقناه، يشعل النار في القبائل، فانهال مجنون اللون على مجنون الشعر بالنيران، بعثث الحرارة في ذاكرة مشبوبة مثلما تهب الريح في شهوات الجمر).

يتوزع هذه العبارات مستويان من الصياغة : مستوى المفارقة بين الصدق والكذب، والصحة والشك، ومجنون اللون ومجنون الشعر، والتي توحي بأن الشاعر تعمد إبراز المفارقة في السيرة التاريخية ليخلق مسرته الخاصة. إنها استعارة للخبر التاريخي من أجل بناء الخبر الشعري واستعارة للشك في التاريخ من أجل إقامة اليقين في الشعر. واليقين فيه شخصية المجنون الجديدة. قيس كما تخيله الشاعر وصاحبه ورثاه ونعاه. قيس داخل لغة الشعر وليس في كتب الأخبار. إن ما يؤكد تحليلنا هذا ما نقراه في (الصفحة 69) مسن أخبار مجنون ليلى :

روى أبو الفرج الأصبهاني في أغانيه، وهو أغزر من نقل أخبار المجنون، وأكثرهم نسجا ونقضا، كل ما يشكل على من يسعى لخبر كامل وحدث تام ونص غير مضطرب وموقف يحوطه اليقين، وفي هذا دالة على أن الرواية لم تكن تذهب إلى الخبر لكن إلى النص، وأن الحقيقة في هذا الموقف ليست بشيء، فالرواة يعبئون بالسيرة، والأخبار تلهو بنا،

إِن آخر عبارة من النص : (ويفنتنا الشعر) تمثل بؤرة المعنى فيما يتعلق بالخبر. فالحقيقة ليست بشيء والرواة يعبثون والأخبار تنقصها الدقة، ويبقى الشعر شامخا محدثا

للفتنة. وبالتالي لم تكن مهمة الشاعر الإجابة عن السؤال:

من هو قيس؟ وهل وجد فعلا؟ بل كان السؤال : كيف يمكن لقيس أن يعيش في زمننا وكيف يمكن لأشعاره أن تخترق اضطراب الخبر نحو فتنة المعنى؟

لقد اختار الشاعر أن يبني نسيج النص على المفارقة المنتجة للغموض. هذا الغموض هو الذي جعل النص يحيا داخل خطاب المساءلة والاحتمالات وداخل التناقض الذي عرفته حياة قيس نفسها. يقول الشاعر عن هذه المسالة: وعندما يبدو النص غامضا، فذلك لأن النص معادل للحياة وناقض لها في الآن.، من يستطيع الجزم بأن كل شيء في الحياة واضع ولا يحتمل المساءلة؟! إن غموض النص ينطوي على فضح لزعم الواقع بالوضوح (93).

هل يمكن لحياة قيس أن تكون أوضع من غموض الحياة نفسها ومن مفارقاتها؟ ربما كانت مقصدية الشاعر أن يخلق داخل النص نسقا للانسجام بين المفارقة في سيرة قيس (مفارقة العقل والجنون والحب) والمفارقة في منطق الحياة (مفارقة الشك واليقين والخبر ونقض الحبر، والمعنى واللامعنى).

أما المستوى الثاني من الصياغة فيخص صورة النار والضوء التي أحالت عليها استعارات (يشعل النار، انهال مجنون اللون على مجنون الشعر بالنيران، بعثت الحرارة في ذاكرة مشبوبة مثلما تهب الربح في شهوات الجمر). إن المشبه به: (النار والنيران والحرارة)، يشير مباشرة إلى الشعر الذي اعتبر منحولا ومنسوبا إلى قيس دون أن يكون قد قاله ضرورة. لكن بغض النظر عن القائل فإن استعارة الشعر قار أو ضوء، تبدو أساسية في النص كله لانها تحدد طبيعة العلاقة بين الشعر والحب والضوء والشهوة. ويبدو المعنى مرتبطا بإشعال هذا الشعر نار الفتنة بين قبائل نجد. لكن تجاوز هذا المستوى الأول من التاويل، يقضي بنا إلى مستوى أعمق هو علاقة الشعر بإيقاظ الذاكرة (بعثت الحرارة في ذاكرة مشبوبة)، وياتي التشبيه بين الحرارة والربح والشهوة والجمر موجها نحو استعارة أخرى مؤسسة للنص هي: الشهوة جمر والجمر ذاكرة مشتعلة.

يتأسس نسيج النص إذن على ثلاث طبقات متراصة من البناء والمعنى: الأولى طبقة الخبر وهو الذي حاولنا مقاربته، تسبقه طبقة التماهي تليه طبقة المعنى الذي تؤسسه الاستعارة.

### 4.4.4. استعارة التماهي : ليلي والمجنون

تبدو العبارة القائلة «إن الشعر وخصوصا شعر الغزل والتشبيب هو ما يحقق تناغم الكون في أحلى صورة»، (44) بليغة فيما يخص علاقة التناغم التي حصلت بين الشاعر والمجنون

93) قاسم حداد، ليس بهذا الشكل ولا يشكل آخر، مرجع مذكور ص 40. 94) محمد مفتاح، الشعر وتناغم الكون، التخييل، الموسيقي، الحبة، شركة النشر والتوزيع المدارس،2002، ص 115.

خلال رحلة كتابة الخبر الشعري وهي رحلة صاحبتها دلائل الالفة والسكن والتواصل والتماهي، والتي خلقت استعارة: الحبة ائتلاف، (٥٥٠) ائتلاف بين شاعرين قلصا مسافة الزمن والخيلة، يعيشان جنونا مشتركا تلفه الحبة، وهذا يعني أن التناغم الذي تحقق في أعمق صوره بين الرجلين يتم بالحبة وفالحبة أصل التكوين، ومن ثمة فإن كل إنسان له حظه من الحبة؛ يقول أحد الباحثين: الكون إبداع المحبة، وقوانيته صورة للمحبة، وأعمال الطبيعة ونتائج التاريخ دراما الفتها الحبة، وإن المحبة لموجودة فينا ومصاحبة لنا باعتبارنا مخلوقات بشرية، إن الحبة أساس وعينا والقوة التي تدفع إلى خلقنا أو إعادة خلقنا (٥٤٠).

يبتدئ الشاعر هذا العمل باستعارته صوتا مزدوجا: صوت ليلى في المقاطع التي يستهلها ب: (ساقول عن قيس)، وصوت قيس في المقاطع التي يستهلها ب: (ساقول عن ليلى). ويمكن اعتبار دلالة التماهي والتوحد، النواة التي أقام عيلها الشاعر عمله:

| ساقول عن ليلي                              | ساقول عن قيس                              |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|
| عن العسسل الذي يرتاح في غنج على            | . عن شاعر صاغني في هواه (١١)              |
| الزند (16)                                 | كنت مثل السديم، استوى في يديه (11)        |
| . عن البدوية العينين والنارين والخد        | . كلانا دم ساهر في بقايا القصيدة (13)     |
| . إذا ما لذة تاهت بنا وتناهبت أعسساءنا     | عن هوي يسكن النار (١١)                    |
| النيران (17)                               | . زها بي وغنوا الاغاني باشعاره فما كان لي |
| عن الطفلين يلتقيان في خفر ولما يزهر التفاح | أن أقدر أشعلني أم طفاني (11)              |
| يختلجان بالميزان حتى يخجل الحفر (17)       | عن كلما هم بي تهت فيه وباهيت كي           |
| ـ ئليلى شهقة أحلى (17)                     | نحتفي بالمزيج (12)                        |
| . عن جنية في الإنس تنتخب القنيلا (20)      | . عن الماء لما يقول القصيدة (12)          |
| . ساقول عنها ما يقال عن الجنون إذا جننت    | عن اللذة النادرة (13)                     |
| ولي عذر إذا بالغت في موتي قليلا (20)       | عن الوحدة والشوق والشهقة الساهرة          |
|                                            | وياقيس يا قيس جننتني أو جننت (13)         |

إن أول ملاحظة تفرض نفسها في سياق التناوب بين صوتي قيس وليلي من خلال صوت الشاعر، هو، إدراجه للحبيبين داخل صورة لتكامل الخليقة بين آدم وحواء (٩٦) ويبتدئ ذلك من خلال مجموعة من الاستعارات التي تتوزع الخطابين والتي نعتقد أنها تؤسس كل النسيج الاستعاري الذي يتناسل عبر كلمات النص وجمله ومقاطعه: وهذا.

<sup>96)</sup> للرَجع نفسه، ص 148.

<sup>97)</sup> الشُّعرُ وتناغم الكُونَ، مرجع مذكور.

#### ـ استعارة الخلق

إنها استعارة تعيدنا إلى أصل الخليقة ووجود آدم وحواء على الأرض، ويأتي الخطاب على لسان ليلى جاعلة قيسا في مقام خالفها (صاغني في هواه). إلا أن الخلق هنا له طابع رمزي فهو يعني أن وجود ليلى لم يكن قبل أن يخلدها قيس بحبه وأشعاره، وهذا الامر تؤكده العبارة الثانية، (كنت مثل السديم استوى في يديه):

ليلى = العدم. السديم قيس = وظيفة الخلق الهوى = حافز الخلق المجبوبة / القصيدة = المخلوق

وتكون قرينة العلاقة الرمزية بين خلق الكائن وخلق القصيدة وانبثاق الحب، عبارتي (صاغني، استوى)، اللتين تشيران إلى الشعر من جهة (صاغني)، وإلى الكائن / الطين من جهة أخرى (استوى).

#### ـ استعارة الجنة والجنون

لا يبدو أن الإشارة إلى الجنة في النص (عن جنة بين عيني ضاعت) غير قابلة للتأويل الرمزي، فإرجاع العلاقة بين قيس وليلى إلى آدم وحواء يشكل قرينة على أن لفظ (الجنة) هنا دال في الظاهر على ما فرق بين الحبيبين ويوحي في الباطن إلى قصة الخروج من الجنة والنزول إلى الأرض،ويبدو أن كلمة التفاح، رغم سياقها الجنسي الدال على تفتح النهدين، ذات إيحاء إلى الشجرة المحرمة التي أخرجت آدم وحواء من الجنة.

يخرج آدم وحواء من الجنة، ويفضي الفراق بقيس وليلى إلى حاقة الجنون. ليست الملاقة واهية فالكلمات لهما اشتقاق صرفي ودلالي واحد وهو الخفاء. ولبس صدفة كذلك أن يورد الشاعر كلمة ( جننت) على لسان قيس وليلى معا ( جننتني أو جننت)، ( سأقول عنها ما يقال عن الجنون إذا جننت).

يمكن إرجاع هذه العلاقة الرمزية للجنة والجنون إلى استعارتين أساسيتين هما : الفراق جنة مفقودة، الفقد جنون.

#### ـ استعارة الحب واللذة

وتتم الإحالة عليها في النص من خلال موضوعتي النار والحلاوة، فجملة (عن العسل الذي يرتاح في غنج على الزند) ترمز مباشرة إلى علاقة الوصل والشهوة وتمثل كلمة (غنج) القرينة اللفظية على الدلالة الإيروتيكية للعسل بمعنى الحلاوة (88 واللذة التي ترد في خطاب

P.Guiraud, Dictionnaire érotique, Ed. Payot et Rivages 1993, p.584. (98

ليلى (عن اللذة النادرة). إن دلالة العسل لا تتوقف عند هذا الحد بل يشار إليها بإحدى قرائها الكنائية وهي الحلاوة في جملة (لليلى شهقة أحلى). يوجد العسل (<sup>(99)</sup> باعتباره رمزا للعلاقة الجنسية في العديد من الثقافات والاساطير البشرية ولا يقتصر فقط على الثقافة العربية أو اللاتينية، ((100) وياتي استعماله في النص تمثيلا استعاريا أراده الشاعر كشفا لجزء خفي من علاقة قيس بليلى لم تكن كتب الأخبار لتعلنه بوضوح. أما الشهوة باعتبارها نارا فيأتي ذكرها في مواضع كثيرة بصوتيهما معا: (عن هوى يسكن النار، أشعلني أم طفاني، البدوية ذات العينين والنارين، وتناهبت أعضاءنا النيران).

لقد تم توظيف النار كعنصر رامز للشهوة باوضاع متعددة فهي وعاء (يسكن النار) وهي فاعل (أشعلني) وهي عضو (ذات النارين). وفي كل وضع توحي النار بتأرجح الشهوة سواء كانت دليلا على الهوى الذي ينحو نحو اللذة، أو فاعلا للذة بالمعنى القضيبي للكلمة، أو جزء من الجسد دلالة على النهدين. ويمكن إرجاع كل هذه المعاني إلى استعارة مفهومية دالة هي : الشهوة نار، إشارة إلى الجامع بين تاجج النار في الحطب وانتشار اللذة في كل الجسد.

تجتمع كل الاستعارات الواردة بصوت قيس أو بصوت ليلى داخل صورة التماهي التي استخلصناها من آلية اشتغال الخطاب والتي تؤكدها قرائن نصية نوردها كما يلي :

- . عن كلما هم بي تهت فيه وباهيت كي نحتفي بالمزيج
  - ـ كلانا دم ساهر في بقايا القصيدة
- ـ و لما يزهر التفاح يختلجان بالميزان حتى يخجل القمر.

إن عبارات: (نحتفي بالمزيج، كلانا دم، يختلجان بالميزان) كلها دالة على حالة التوحد التي تتحقق من خلال الإيحاء مباشرة إلى الجسد والذي يرمز التماهي به وفيه إلى توحد الروحين. ويتأكد معنى التمازج كذلك من خلال صورة الماء الحاضرة بين ثنايا النص فجملة (عن الماء لما يقول القصيدة) تتآلف وتنساءل استماريا مع جملة (كلانا دم ساهر في بقايا القصيدة)، والتشاكل يتم بين الماء والدم، فالقصيدة ماء متدفق والقصيدة معجونة من

99) المعجم الجنسي من لسان العرب، حسروس برس، لبنان 1991 ص 101 وتعرف فيه العسيلة بانها النطقة أو ماء الرجل،أو حلاوة الجماع أو عضو الرجل والمرأة.

(00) إن الاستصالات الاستعارية والرمزية للجنس ثرية في كل اللغات والثقافات ففي العربية ولا يقتصر الجنس على الرفث بين الجنسين، بل إن له أبعاداً كثيرة تطول اللغة، والإنسان، والمكان والزمان، والمجتمع، والحضارة (...) ولا يخفى أن اسمي آدم وحواء يتحملان معاني جنسية. فآدم يؤلف ولا يغرق، وهو الذي يقوم بمقدمات نكاح ناجع، وحواء كل امرأة مؤهلة لإغواء الرجل في سبيل حفظ النوع، وبطنها حواء لاولادها. كما أن الفعل الجنسي بين كل من آدم وحواء قد انعكس على المكان الذي حصل هيه : فحواء هي المزدلفة لانها ازدلفت في هذا المكان إلى آدم أي تقربت منه، وجَمْع عَلَم للمزدلفة لان آدم وحواء اجتمعا فيها. وسميت مني عرفات بهذا الإسم لتعارفهما فيه، وسميت مني بذك الذي المن المتدفق من آدم لحظة لقائه بحواء ملا هذا الواديه.

انظر: على عبد الحليم حمزة، القاموس الجنسي عند العرب، وياض الريس للكتب والنشر 2002، ص 11.

دم العاشقين. تشير هذه الاستعارة الأخيرة من خلال كلمة (الدم) إلى صورة آخرى تطل بخجل من بين ثنايا هذه المقاطع، هي صورة الموت، وتتنمّى في النسبيج الواسع لمعاني القصيدة، وتظهر هنا من خلال الإشارة إلى القتل: (عن جنيسة في الإنس تنتسخب القتيلا)، وإلى الموت: (ولى عذر إذا بالفت في موتي قليلا).

#### 5.4.4 . الاستعارة وانسجام القصيدة

رأينا فيما تقدم أن نموذج الحب في أخبار مجنون ليلى، ارتكز على الجمع بين تحويل الخبر إلى نص وبين خلق صورة التمازج بين الشخصين داخل بناء استعاري مترابط ومتنوع الينابيع التخييلية.

ويهمنا في هذا المستوى من التحليل أن نركز على طبيعة اشتغال الاستعارة ونوعيتها ومساهمتها في بناء انسجام النص أي في أن تكون عناصره متلاحمة ومتماسكة ومرتبطة رغم ما يمكن أن يظهر فيها من تنوع الإحالات وأوضاع المعنى المختلفة. وقد ألحت النظرية المعرفية للاستعارة على مسالة الانسجام هاته (100)، والتي تخص إمكانية خلق توافقات نصية ودلالية بين مجالات متباينة المصدر والهدف، ويكون لشبكة تركيب الاستعارة دور أساسي في بناء سلسلة التوافقات والتباينات هاته.

في كتابهما الاستعارات التي نحيا بها، خصص لا يكوف وجونسون حيزا هاما لمسألة الانسجام في الستعارات والكنايات ليست عشوائية، بل تشكل انسقة منسجمة نبني بواسطتها تصورنا عن تجربتنا ، (102) ومع أنه و من السهل العثور على تنافرات واضحة في تعابيرنا الاستعارية اليومية و فإن التجارب وضحت لنا أنها ليست متنافرة بالكل و رغم أنها تبدو كذلك في الوهلة الاولى ، (103). إن الاستعارات كما يقول المؤلفان لا تزودنا بصورة ملموسة واحدة وهي ليست متلائمة في ما بينها، ومع ذلك فهي منسجمة وتتآلف مع بعضها حين تتداخل اقتضاءاتها. إن الاستعارات تنتج عن تجاربنا الملموسة والمرسومة بوضوح ودقة وتفتح لذلك الباب لبناء تصورات موغلة في التجريد ومتطورة (100). ينسحب هذه التصور حول انسجام الاستعارة على التجربة اليومية مثلما ينسحب على الخطاب الشعري الذي يبني انسجامه بواسطة عمل الاستعارة ودورها في توسيع دائرة التاويل كلما بدت المعاني متنافرة ومتباعدة المصدر.

Miller (A-M), «Cohérence métaphorique, action verbale et action mentale en français», in communications, 53/ (101) 1991, n210.

<sup>102)</sup> لايكوف وجونسون، **الاستعارات التي نحيا بها**، ترجمة عبد الجيد جحفة، دار توبقال للنشر 1996، ص59. 103) المرجع نفسه، ص95.

<sup>104)</sup> المرجع نفسه، ص117-118.

يقوم البناء النصي في أخبار مجنون ليلى على تنوع استعاري مذهل في غناه وعمق التخييل داخله. سنعمل فيما يلي على مقاربة هذا التنوع من خلال الاستعارات التصورية المؤسسة لنسيج النص:

#### 1.5.4.4 . استعارة الشوق

يتحدد الشوق بمجموعة من الاستعارات التي تعبر النص وتمثل الخيط الرابط بين أتماط الاستعارات الاخرى المتضامة معه داخل الحقل الدلالي للحب:

. عن الوجد والشوق والشهقة الساهرة من الوجد والشوق

ـ هاج العشق ـ ـ مـ 36

ـ حين يفيض به الوجد وتدركه التجليات ص 43

**. فاض به العشق** 

ـ باب الشوق: يلج بك موج الليل مثل قارب غريب. تحسن العوم فتغرق. شغل عن السّوى. وحده لك. وردة الجمر تزدهر كلما هبت الريح.

ص74

- فقال له: «الزني هو بذل جسدك لمن لا تحب، أما إذا العشق حصل والشوق اتصل فلا زني فيما قدر الله.

ص 77

نلاحظ أن الشوق يرتبط هنا بثلاثة حقول للمعنى هي الحب والماء والشهوة.

ـ الشوق / الحب - السببية والترادف

فإذا كان الحب محدثا للشوق، فإن النص يقدم الشوق رديفا للحب من خلال العطف (عن الوجد والشوق)، ومن خلال إسناد الفعل إلى الفاعل أي الهيجان والفيض إلى الشوق والعشق، مما يحقق الترادف بين المعنين (يفيض به الوجد، فاض به العشق). فمن معاني كلمة (وجد)، المحبة إلى جانب القدرة والفرح والغني.

#### - الشوق / الماء 🗻 الوعاء والمحتوى

إن إسناد فعل الهيجان والفيض إلى الشوق والعشق استثمار لمشاركة الطبيعة في فعل التعاشق من جهة، وتشخيص الشوق والعشق باعتبارهما ماء بحر يهيج أو ماء نهر يفيض من جهة أخرى. ويدعم هذا التاويل، الإحالات على عنصر الماء والبحر في باب الشوق (يلج بك الموج. تحسن العوم. قارب غريب).

يبدو من تركيب العبارة المتصلة بالسيولة في هذه الجمل أن الشوق ينظر إليه باعتباره محتوى (ماء) داخل وعاء (الحبة). وأن العلاقة تضمنية تنتج لنا الاستعارات التالية من

خلال دلالة المحبة باعتبارها وعاء للشوق مثلما أن البحر وعاء للموج :

المحبة بحر

الشوق ماء

الحبة فيض

ـ الشوق/ الشهوة 🗻 التلازم

وتظهر علاقة التلازم هاته من خلال استعارة: الشوق اتصال التي تحيل عليها عبارة (إذا العشق حصل والشوق اتصل). فإذا اقررنا الترادف بين الحب والشوق، والتضمن بين الشوق والماء، (والماء ترميز ضمني للمني والخصوبة والتناسل)، فإن الشوق يصير وصلا بين الحبيبين وليس فقط بحثا عن الوصل، وتمثل علاقة التلازم في كون الشوق لا يصل مداه إلا بالاتصال الذي تهيجه الرغبة. وفي عبارة الفيض ما يؤكد على الإيحاء الجنسي لمعنى الشوق. لا نسى أن في الدلالة القاموسية للشوق ما يفيد أنه نزوع النفس وحركة الهوى والهيجان.

#### 2.5.4.4 استعارة الشهوة

رأينا كيف تجتمع في دلالة الشوق عناصر العشق والماء والشهوة وهي عناصر متداخلة حرفيا واستعاريا فلا عشق بدون اشتهاء ولا اشتهاء بدون ماء. ويبدو أن النص يطور وينمي بقوة وإصرار رابط الاشتهاء في علاقة العشق بين ليلى والمجنون. وهو رابط يتصل بعدة عناصر أخرى تمثل النسيج البلاغي للنص مثل: الطعام والماء والنار والحلاوة.

نشير في البداية إلى أن البنية النصية المتناسلة عن استعارة الشهوة ذات ثراء وتنوع لفظيين مذهلين في النص. وهي تتوزع مستويين من القول: مستوى الجملة الاستعارية، ومستوى المقطع التمثيلي Allégorique الذي يقدم صورة حكائية للحظة الوصل.

#### 1.2.5.4.4 مستوى الجملة الاستعارية : الشهوة والنار

لا تنفيصل دلالة العيشق والشبهوة في النص عن عناصير النار التي تمثل دعامتها الاستعارية :

| ص11 | <b>. عن هوی یسکن النار</b>                     |
|-----|------------------------------------------------|
| ص21 | ـ كان يشب ويشعل الشعر بها                      |
|     | ـ وازدهر بينهما ولع مثلما تلتهب الحمرة في وردة |
| ص22 | القلب وصار الشعر موقد المجبة                   |
|     | ـ شعرت ساعتها بخيط رهيف من البرق يجتاح         |
| ص22 | أعضائي عرفت أنها سمعت من روحي شعرًا            |
|     | . فأش قّت شمس صغرة من مطرحها وغايت             |

كأنها تدخل إلى حباء، وتراءى لهن أن ليلي طافت وأخذت ما تبقى ص25 ـ جالس في غرفة الطريق، يسقى النسوة شعوا، ويبكى عطشا، وهن يتضاحكن مما يثيره الحب في كيانهن الذي من ماء لا تطفئه النيران، يتضاحكن وهو يبكي. وشمسه الصغيرة تذهب ص26 ـ نضت قميصه وراحت تداويه ببلسمين، الحب والشعر ص32 ـ أقول لهم هي الشمس، لكنهم يعمهون عنها ـ ويخلطون، حتى أوشك أن أمرغ أنوفهم في ضوئها، لعلهم يشعرون بما يفعل الجحيم في الجسد ص48 ـ فاخترقته شرارة الشهوة لفرط ما رأى فأخذ يتمرغ في الأستار ص55 - عليك أن تبذلي ريش كتفك، لكي أضع عليه رأسي وأبكى لك البكاء كله، إلى أن تحترق كبدي، ويتصاعد منها اللهب والشواظ وبخار اللهفة صر ,62

. باب الشبهوة: عرس أخلاط. هلع في العناصر جحيم وجنة وما بينهـما. وحدكُما. تختلج في الغياب والحضرة. داء بلا دواء. كله ولايكفي ص74

تمثل هذه التراكيب والجمل والتعابير غيضا من فيض النص في باب الشهوة، وقد جعلها الشاعر تتشاكل مع معجم متنوع للنار والضوء (يشعل، تلتهب، موقد، البرق، أشرقت، شمس، الجحيم، شرارة، تحترق، اللهب، الشواظ). يمكننا من خلال تمثل هذه التعابير والمعجم المنظم لانتمائها الدلالي صياغة الاستعارات التالية :

النار مسكن الهوى الجسد حطب الشعر الشعر موقد الخبة الملامسة برق الخبوبة شمس الشهوة جحيم الجسد الحب احتراق

ترتبط هذه الاستعارات بخلفية التخييل التي جعلها الشاعر جامعة بين الحب

والاشتهاء والنار، مستعملا سجلا متنوعا من الالفاظ الدالة على حقل النار، فالحبوبة شمس مشرقة وجسدها موقد للشعر وللشهوة، وملامستها تحدث برقا يسري في كل الجسد. إن منظومة المشابهة بين هذه العناصر لا تخرج عن الانسقة الثقافية الكونية التي تربط الحب باللوعة والولع، وتربط الشهوة بالحرارة والضوء وتربط وجه المحبوبة بالشمس والقمر. إلا أن الشاعر استغل كل إمكانيات اللغة ليضع العشق والشهوة والحرقة في محيط تعبيري واحد للدلالة على تمكن المحبة من المحبوب، وارتباطها بالشوق، وارتباط الشوق بالاتصال، وارتباط الاتصال بحرقة اللهفة قبل الوصل، وحرقة الشهوة حين الوصل. وهو في ذلك يزيد في تأكيد تجاوز العلاقة مستوى الحب العذري بغض النظر عن تموضع القصة بين الواقع والاسطورة : هل هي واقع خالص أم شعر خالص، أم توهم لعب فيه المتخيل كل الادوار؟

#### 2.2.5.4.4 الاستعارة وغثيل الشهوة

نشير إلى هذا المستوى من التمثيل الاستعاري بمقطعين يربط الأول الشهوة بالطعام ويربط الثاني الشهوة بالماء.

### ـ الشهوة والطعام

- فقال ديا ليلى أخرجي له ذلك الماعون واملأي له إناءه من السمن، فأخرجته لي وجعلت تصب لي السمن ونحن نتحدث بهمس متقاربين وأيدينا أربع في أربع، فأخذتنا الغفلة حتى فاض السمن وانصب فركعت أرشفه من أصابعها وأصعد معه إلى باطن ذراعها وهي تدفعني أن أكف فأصعد به إلى كتفها الذي تهدل عنه جيبها والسمن يقودني إلى نحرها وهي تنتفض وتدفعني أن أكف فأدس إلى ملتقى النهدين وقميصها ينحسر ويتحدر بفعل السمن وأنا أتبع مسراه فتطفر في وجهي الفهود والنمور وهي تقول خذ القميص عني فأخذه وتقول خذني فآخدها وتقول لي سترتني فافضحني فأفضحها فلا نعرف كيف يفيض السمن بنا وكيف ينعقد، وهي تقول والله إن جنونك يزن عقل بني عامر وأولهم هذا الذي يجنم في خباته، تقصد أباها.

أخبار مجنون ليلي

(ص 33)

تبدو العلاقة الاستعارية بين الاشتهاء الجنسي والطعام جلية في هذا المقطع، وهي تعود بنا إلى استعارة تصورية سبق أن حللناها في كتاب الحب وهي : الرغبة الجنسية جوع، وتعود بنا أيضا إلى رمز العسل الذي حللناه في فقرة سابقة (عن العسل الذي يرتاح في غنج)، والذي يتآلف هنا مع رمزية السمن. وقد استغل الشاعر حكاية زيارة قيس خيمة أهل ليلى طلبا للقرى من أجل ضيف حل بهم، لينسج منها تنيلا استعاريا قويا بين شهوة الجنس وشهوة الطعام مع جامع اللذة والحلاوة وذلك بالقياس المتوازي التالى :

|            | _           |
|------------|-------------|
| الماعون    | ليلى        |
| السمن      | الهمس       |
| تصب        | متقاربين    |
| أرشف       | أصابعها     |
| أصعد       | باطن ذراعها |
| أصعد       | كتفها       |
| يقودني     | نحرها       |
| أدس شفتي   | النهدين     |
| اتبع مسراه | قميصها      |
| يفيض السمن | آخذها       |
| ينعقد      | أفضحها      |
| يزن        | جنونك       |
| _          |             |

إن حركة الافعال الدالة على الأكل والالفاظ الدالة على أعضاء المرأة الموحية بالشهوة متوازيتان ومتقايستان في النص، فكل لحظة من لحظات التحول إلى امتصاص حلاوة السمن أو ملوحته، توازيها لحظة تحول السمن إلى صورة للشهوة الجنسية متمثلة في انتقال شفة الحبيب صعودا من الإصبع إلى الذراع إلى الكتف إلى النحر إلى النهدين إلى القصيص. وتتجسد الصورة التي صاغها متخيل الشاعر بقدر كبير من المبالغة:

(السمن يقودني إلى نحرها، يتحدر بفعل السمن، سترتني فافضحني، كيف يفيض السمن)، فيصير السمن فاعلا ورديفا للشهوة التي تقود الشفة في كل ثنايا الجسد.

وضعنا في بداية الجدول تقابلا بين ليلى والماعون وفي آخره تقابلا بين الجنون ويزن . وضعناها قصدا لتبيان رمزية الماعون الذي يحيل حرفيا على إناء السمن ولكنه يحيل رمزيا على العضو الجنسي وكاننا بالأب يقول (يا ليلى أخرجي له مغاتنك واملئي له إناءه من الشهوة). ولا نزعم أننا تجاوزنا القيود الخطابية للتأويل لأن كل مؤشرات النص تدل على ازدواجية المعنى بين الجنس والطمام، فالماعون جسم ليلى، وصب السمن قبلة هامسة، وفيض السمن وصل، وانعقاده توحد.

أما التقابل بين ( الجنون ويزن ) فيعود إلى صورة تشخيصية فحين فاض وزن السمن تحول إلى شهوة مجنونة تفوق ما يمكن أن يفعله كل بني عامر بمن فيهم أبوها. ويرمز الجنون هنا إلى أقصى درجات تحقق العشق أي شهوة الوصال.

#### ـ الشهوة والماء

ما السعي ويلهج بآخر ما قاله فيها من شعر، يتلو صلاة كمن يقصد الفجر قبل أوانه، في السعي ويلهج بآخر ما قاله فيها من شعر، يتلو صلاة كمن يقصد الفجر قبل أوانه، وأخذ يطوف حول خبائها حتى استفرد بكوة تفتحها له كلما جنت إليه، فدفع خرقة الكوة وكانت ذراعاها في لهفة وهمس لها أن تقول له الكلام. ارتعشت أعضاؤها تنثر كبدا فراها العشق وصعد منها الزفير الأعظم. امتدت له كالجسر، وسمع في جسدها غرغرة زجاجة تمنح ماءها، فكان لها الإناء تسكب ويشرب، وكلما قال لها زيدي تزيد وعرقها يتفصد والخباء تنداح أستاره وأسنحته مثل ريح وهو يقول زيدي فتنزيد والعرق بينهما ينضح وأوتاد الخباء تتأرجح مثل إعصار يتشبت بالمزق لئلا تنهار وهو في حال الإناء يفيض ويستفيض والزبد يجلل أعطافهما فتصيبهما الإنتحابة. فتكون قالت له الكلام كله وقد ويستفيض والزبد يجلل أعطافهما فتصيبهما وتاجا تتيه به الملوك. ثم قالت له الكلام كله وقد في هذا الليل الذي يطول؛ فقال لها والحب؛ وكان أول عاشق يكتشف هذه الكلمة، وقيل اخترعها. وذهبت في لغة العرب دالة على وصف ما لا يوصف من خوالج الناس، ولم اخترعها. وذهبت في لغة العرب دالة على وصف ما لا يوصف من خوالج الناس، ولم يدركوا كلمة بعدها على هذا القدر من الجمال.

أخبار مجنون ليلى ( ص 36-37 )

يتأسس هذا المقطع على تشاكل قوي بين الماء والشهوة :

| الشوق    | هاج       |
|----------|-----------|
| قرينته   | عطر       |
| إرتعشت   | كالجسر    |
| أعضاؤها  | غرغرة     |
| العشق    | زجاجة     |
| الزفير   | ماءها     |
| جسدها    | الإناء    |
| أوتاد    | ا تسكب    |
| الكلام   | يشرب      |
| الزيد    | عرقها     |
| أعطافهما | يتفصد     |
| متعة     | ينضج      |
| عاشق     | إعصار     |
| الحب     | يَفيضَ    |
| خوالج    | يستفيض    |
| الجمال   | الانتحابة |
|          |           |

إن الألفاظ الدالة على السيولة تحيل على مراجع متعددة كالبحر والعطر وماء الحلق وماء الخلق وماء الخلق وماء الزجاجة والعرق والإعصار والفيض والبكاء، بينما تحيل الفاظ الشهوة على كل ما يتصل بها من شوق وعشق وارتعاشة وحركة للجسد ولذة ودواخل وبهاء. ويمكن اعتبار هذه الإحالات المتعددة إلحاح على رمزية إستعارية عميقة تتاسس بها العلاقة بين الحب والجنس والحياة وتصاغ منها استعارات هي :

الحب اختراع جسد الحبيبة جسر الشهوة ماء الحب فيض اللذة بكاء

يخلق الشاعر صورة أسطورية لظهور كلمة (حب) في لغة العرب، ويكون مخترعها قيس حين أصاب هوى ليلى حُبَّة قلبه. وتتخلق من هذه الصورة كل معاني الحب المتصلة بالجنس والمتصلة بكل عناصر الطبيعة وانفعال الإنسان (الإعصار، الفيض، العرق، النحيب...).

إن تشكل النص من خلال هذه المقايسة جعلنا نعتقد أن النواة الرئيسية في هذا المقطع هي :

امتدت له كالجسر، وسمع في جسدها غرغرة زجاجة تمنح ماءها، فكان لها الإناء تسكب ويشرب.

تقوم المشابهة هنا بين عناصر تتداخل فيها الطبيعة (الماء) والثقافة (الجسر) والإنسان (غرغرة) والجنس (تسكب ويشرب). وتتاسس هذه المشابهة بين الجسد والجسر، وبين محتوى الجسد والماء، وبين السكب والشرب اللذين يحيلان على علاقة الاحتواء بين الجسدين أثناء العلاقة الجنسية التي تحقق الحياة. إن ما جعلنا نلح على عنصر الاتصال الجنسي باعتباره لحظة عشق قوية يبرزها النص، هو الرموز اللفظية الخفية التي تحدث تماثلا وققاربا استعاريا وكنائيا مع سجل المعجم الجنسي وهي : عطر، كوة، خرقة الكوة، فراها، امتدت له كالجسر، زجاجة تمنح ماءها، الزبد. فالعطر دليل على الدعوة إلى الوصال، والكوة والزجاجة رمز لاستدارة الفرج، والخرقة رمز لغشاء البكارة المتحددة في حالة التعاشق، والماء والزبد رمز لماء الفرج وللمني، وفراها رمز للإيلاج (فرى تدل في المعجم على قطع وشق والغرية : المشقوق)، ورمزية المعنى دليل على الاتصال الكامل.

## 3.5.4.4 . استعارة الجنون

ينخرط المناخ الدلالي العام للنص في الدائرة الموضوعاتية للجنون، وقد استغل الشاعر هذا الإطار في محيطه التاريخي ليبئره أولا على العنوان وثانيا من خلال الصياغة النصية والتعبيرية:

| ص 13  | ـ وياقيس يا قيس جننني أو جننت                            |
|-------|----------------------------------------------------------|
| ص 20  | ـ سأقول عنها ما يقال عن الجنون إذا جننت                  |
|       | ـ وكان هذا أول عهده بالجنون الذي                         |
| ص 27  | يورثه استذواق قندة الجسد                                 |
| 7,7,1 | ـ شعر غزله المجنون في ليلي، صار                          |
| ص 39  | عطرا نافذ السحر                                          |
| ص 41  | ـ يسير ويهمل أشياءه في الطريق                            |
| ص49   | ـ فلا تثريب عليه إن هو جُن بك أو جُن عليك                |
| ص 56  | ـ يصعد في ذاكرته جبل التوباد فيهُم إليه                  |
|       | هائما متلبثًا بين الوعر والوديان.                        |
| ص56   | ـ ويهدونه بالنجوم، فيذهب إليها هائما على                 |
|       | وجهه في سديم الكواكب حتى يقع بأرض اليمن                  |
| . ص57 | ـ ويهدونه بالكواكب فيتيه في المجرة، وليس                 |
|       | هذا من طاقة البشر ، ولا يزال كذلك حتى يقع                |
|       | على التوباد فيرى شيئا غير الجبل.                         |
|       | ـ ضاربا في سفح التوباد مهلهل الحال، طائش                 |
| مى59  | الذهن، يقتات بعشب الصخور ويشرب الوعل.                    |
|       | ـ عليك أن تؤمني بي قادما ذات ليل، فازع                   |
|       | القلب محتقن الأحداق مجنون الفؤاد محسور                   |
| ص62   | الجسد، باحثا عن صدر يدخر الجنة لي                        |
| مر64  | ـ لو حلفت أن مجنون بني عامر لم يكن مجنونا لصدقت.         |
|       | ـ رحمة ألا تتفق الأخبار على جنون، فقد وجدنا في ما قرأناه |
|       | من الشعر ما لا يستقيم مع الجنون حين يعنونه حمقًا أو خبلا |
|       | أو انحرافًا في العقل. لقد كنان قوسين من تجليبات الولع    |
|       | وتصاعُد الانسحار بالآخر، وهذا من طبيعة الشعراء في        |

|      | The state of the s |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الأصل، تضاعف الأمر هنا لحدوث العشق،ويشي الشعر بما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ص64  | نعني ونذهب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | ـ فحين يصدر القول عن معنى جنون الفؤاد أخذنا به وقبلناه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | وزدنا عليه وبالغناه، وعندما ينزع القول إلى أن قيسا كان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ص64_ | مجنونا عقله عرضنا عنه وغفلناه .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ص66_ | ـ مجنون هو إن كان ذلك يكفيه شرهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | - صوابهم يعقل مكبوت النفس، وجنوننا يطلق مكتوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | القلب. فمن النص يتبخر عسل الغبطة كوردة الجسد في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | اللذة، فما يضير أن يقال لك مجنون وأنت في حرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ص67_ | الروح.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | ـ لقد شبه لهم، فشمة بين جنون العقل وجنون الفؤاد شمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ص68  | يسع الشعر كله والعشق جميعه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | ـ فقد وجد في كوب الجنون أجمل الحلل وأنجاها لكي يظفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ص70  | بليلي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ص73  | ـ فيصبح قيس حوا في جنونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | - باب الهيام : يمضك فتصفو مثل نيلج وتشف عقل رقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | وجنون شاهق. وحدك له. تتذكر وتنسى ولا تعود. تترف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ص74  | في بهجة الحواس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

يخلق النص انزياحا عميها عن الدلالات التي تزخر بها القواميس حول الجنون. ويؤسس من خلال سيرة قيس شعرية للجنون تتأسس فيها استعارات جديدة متخلقة عن الاستعارات المركزية : الحب جنون، والتي حللناها كذلك في كتاب الحب.

«إن الاستعارة حين تؤول، فإنها تدفعنا إلى رؤية العالم بشكل مختلف، لكن من أجل تأويلها ينبغي التساؤل كيف وليس لماذا تظهر لنا العالم بهذه الطريقة الجديدة». ((105) وهذا ما يحصل حسب اعتقادنا مع استعارة الجنون، فأجزاء المقاطع التي أوردناها أعلاه تحدد مقومات للجنون بعيدة عن المعاني القاموسية المرتبطة أساسا بذهاب العقل وخفائه وهي في ذلك تؤسس تصورات استعارية جديدة نصوغها كما يلى :

الجنون تعلق الجنون متاه

U Eco, les limites de l'interprétation, op. cit p 162. (105

الجنون هروب الجنون حرية الجنون حكمة

تتعالق هذه الاستعارات نصيا وتتدفق في كل ثنايا النص. في الجنون تعلق، استعارة مرتبطة بعدة مؤشرات منها استذواق قندة الجسد أي حلاوته الذي جعله يتعلق بليلى فيجن، ومنها رؤيته جمالها الذي جعله جنته (باحثا عن صدر يدخر الجنة لي). وأما استعارة الجنون متاه، فتحيل عليها كل الألفاظ الدالة على التيه (يسير ويهمل أشياءه، هائما متلبثا، هائما على وجهه في سديم الكواكب فيتيه في الجرة، ضاربا في سفح التوباد) ويبدو أن اقتران التيه بالجنون متعالق مع استعارة التعلق برابط السببية، فالتعلق تحول إلى فراق والفراق أعلى من طاقته (وليس هذا من طاقة البشر) فتاه وهام الجنون على وجهه.

وترتبط استعارة: الجنون هروب بالإحالة على معطيات خارج نصية تتمثل في الحصار الاجتماعي على علاقتهما فاختار الحنون ملجا (مجنون هو إذا كان ذلك يكفيه شرهم). يصير الجنون هنا هروبا من الحصار من جهة، وهروبا إلى ليلى من جهة أخرى ( فقد وجد في ثوب الجنون أجمل الحلل وأتجاها لكى يظفر بليلى).

لا تنفصل استعارة: الجنون حرية عن سابقتها، فالحب تكبله قيود القبيلة (صوابهم يعقل مكبوت النفس) وجنون الحب يكسر هذه القيود (وجنوننا يطلق مكتوب القلب). إن الجنون باعتباره اختيارا، توجه نحوحرية الروح (فما يضير أن يقال لك مجنون وأنت في حسرية الروح) وقدرة على الجراة لا يستطيعها العاقل (ثم راح يتقمص القاطن والمسافر، ويفضح كل جبان يخفي عشقه عن امرأته، وكل خاشية تكتم ولعها بغير زوجها).

أين الحكمة من الجنون؟ لقد تبين لنا أن الشاعر يقرب بين الجنون والحكمة، فإذا كان النص حكمة الشاعر لمع إلى هذه العلاقة حين النص حكمة الشاعر لمع إلى هذه العلاقة حين فصل بين جنون العقل وجنون الفؤاد وجعله (في قوسين من تجليات الولع) وربط هذا كله بطبيعة الشعراء.

فان يكون الجنون حكمة الشاعر معناه أن الشعر جنون، وفي هذه الاستعارة تنطوي كل بلاغة القول.

يمكن اعتبار استعارة الجنون نموذجا قويا على كيمياء التحويل التي صار بفضلها التاريخ شعرا وصارت استعارته إضافات إلى قاموس اللغة والمعنى.

#### 6.4.4. خلاصات

حاولنا من خلال تحليل أخبار مجنون ليلي ان:

. نبرز العناصر الإنسانية المشتركة في كل الثقافات التي تخلق الاستعارة في مجال الحب وأهمها: الشوق والشهوة والجنون. وبينا الارتباط بين هذه الاستعارات وموضوعات أخرى تتخلق فيها على سبيل القياس مثل الطعام والحلاوة والماء والنار.

. نبين قدرة الاستعارة على استغلال شساعة الالتباس في اللغة لتؤسس المشابهة والتباين، وبالتالي أن تتحدد باعتبارها ذات قوة معرفية(106) في بناء المعنى وتوسيع الدائرة الدلالية للالفاظ بحسب تعدد سياقات الاستعمال.

. نثبت إمكانية تحقيق الاستعارة للانسجام بين عناصر النص رغم تعدد منابع السياقات اللغوية والإحالات الثقافية، فقد جمع الشاعر بين عناصر الطبيعة ومشاعر الإنسان، واعضاء الجسد ومكونات الثقافة من الوجهة الانثربولوجية ( توظيف العديد من الرموز والإشارات والتلميحات) من أجل بناء صرح شعري قاعدته تناسل الاستعارة وتدفقها ورشحها وتعالقها، وقمته منظومة المعاني الدالة على الحب الذي يخترق الزمن ويعيد كتابة الماضي في الحاضر الشعري.

. نلح على العلاقة بين نظام الكتابة وجمال المكتوب من خلال عمل الاستعارة. وقد اشار الشاعر إلى ذلك بقوله: «فالجمال في النص الادبي سوف يكمن دائما في ذلك النظام الجديد الذي يقترحه علينا النص في كل مرة يكتب فيها، ذلك النظام الذي يتصل، ليس بالكلمات من حيث هي كلمات منجزة في ذاكرة القاموس أو الإنسان، ولكنه نظام يتصل بالعلاقات الجديدة بين تلك الكلمات، بحيث يتشكل، ضمن النظام اللغوي الجديد، نسق لم تألفه الكلمات ذاتها، الأمر الذي يجعلها كلمات تولد توا. وكلما تسنى للكاتب أن يخلق المزيد من ذلك النسق المبتكر، أتيع للنص أن يبدو أكثر جمالا وإدهاشا بوصفه الشكل يخلق المزيد للمعنى. حيث الشكل هو سر المعنى الذي تبتكره الموهبة »(100).

لقد أنهى الشاعر نصه بمقطع أبدع في اعتقادي ثلاثة استعارات جديدة حول الحب تؤكد هذا الكلام وهي : الحب إسراء، الحب هداية، الحب رؤيا :

قل هو الحب الذي أسرى بليلي وهدى قيسا إلى ماء الهلاك قل هو الحب يراك .

Eva Feder Kittay, Metaphor, lts Cognitive Force and Linguistic structure, Oxford University Press, 1987. (106 وتناقش الكاتبة فيه باستفاضة مسألة السياق وتاويل الاستعارة والحقيقة الاستعارية في ارتباطها بالمعنى والإحالة. 107) قاسم حداد، ليس يهذا الشكل ولا شكل آخر،مرجع مذكور، ص60.

## خاتىمـــة

توصلنا في هذه الدراسة إلى النتائج التالية :

1. قدمت النظرية الكلاسيكية للاستعارة عناصر أساسية للفهم والتفسير يجعلها غير قابلة للتجاوز. إلا أن طبيعة تصورها للحد وللمقومات ولأوضاع المعنى لا يسعف في اعتمادها نموذجا لتأويل ثراء اللغة الطبيعية وتعقد المعنى في النص وإمكانية إبداع استعارات ومفاهيم ومعاني جديدة. وقد بينا أن للنظرية التفاعلية البنائية المعرفية من الأهمية ما جعلها تسد ثغرات التصور التقليدي للاستعارة، وتفتح المجال لمقاربة كل الأوضاع النصية انطلاقا من تصور شمولي يراعي تفاعل المعنى ودور المقومات السياقية ومساهمة القارئ في إبراز متخيل النص وخصوبته، واستغلال ثراء الموسوعة بدل محدودية القاموس.

2. اعتمدنا في القسم التحليلي من هذا العمل نصوص محمد بنيس وقاسم حداد. وهما شاعران بدآ الكتابة الشعرية في نهاية الستينات من القرن الماضي، وساهما بدءا من السبعينيات في تعميق مجال المغامرة الشعرية في البناء والرؤيا والتخييل. تؤكد هذا الأمر قصيدتا مستحيل، وشعراء اللتان اعتبرتهما تأملا استعاريا في القصيدة الشعرية نفسها وتحديدا لمفهوم الشعر من خلالهما، فالقصيدة في نص «مستحيل»،ماء وغناء ونور وسكن وحياة، والقصيدة في نص «مستحيل المحلم.

3. كان مرتكزنا في بناء هذه المعاني ووضعها في سلسلة دلالية منسجمة، ما يدعوه
 لايكوف وجونسون بالاستعارة التصورية أو المفهومية التي تلح على أن «جزءا كبيرا من نسقنا

التصوري مبنين استعاريا، أي أن جل التصورات تفهم، جزئيا، بواسطة تصورات أخرى»، على أن «الاستعارة ليست مقتصرة على اللغة، بل توجد في تفكيرنا وفي الاعمال التي نقوم بها أيضا. فالنسق التصوري الذي يسير تفكيرنا وسلوكنا له طبيعة استعارية بالاساس».

4. اعتبرنا في هذا العمل أن الاستعارة لا تكشف فقط عن خصائص سياقية ماتجة عن التحليل العمودي لبنية النص ولبلاغته، بل تكشف كذلك عن تشكلات إبديولوجية باطنية تثوي خلف النسيج النصي وتابى الكشف عن نفسها بطواعية. كما اعتبرنا الاستعارة انعكاسا لطاقة تعبيرية ومعرفية وتخييلية أفرزها تراكم لارصدة واعية وغير واعية رسمت حدودها ذات المبدع واعتقاداته وثقافته وتاريخه الشخصي ومعجمه الذهني والطبيعي والمشترك. ومن ثمة يحضر التداخل والتقاطع النصيين باعتبارهما محاورة للشعر والفكر والتراث ويتم إدراجهما في التامل المعاصر حول ما يشغل الإنسانية وما يحكم سيرورتها.

5. حللنا الاستعارة في نصوص كتاب الحب، وأخبار مجنون ليلي، واستخلصنا من التحليل أن العملين أعادا تشكيل المفهوم والمتخيل والرؤيا التي حكمت نصوص ابن حزم وقيس بن الملوح، وخلقا جسرا من التواصل الشعري بين الصورة في النص المعاصر، وبين الفكر والصورة في طوق الحمامة والروض العاطر والأغاني وأخبار المجنون وشعره. وقد كان لاستعارة الدور المركزي في البناء لانها حققت الترابط والانسجام بين أجزاء النصوص، وخلقت مفاهيم ومعاني جديدة مرتبطة بموضوع الحب ووسعت المفاهيم التي تستعملها اللغة والفكر البشريين حوله (العلاقة الاستعارية بين الحب و الشهوة والجنس والطعام والجنون وتحدد والموت...)، ولانها كشفت الخلفيات الفكرية والتصورية التي توجه رؤيا الشاعرين وتحدد مفهومهما للحب من منظور معاصر، وعلاقة الحب بالحرب والالفة والغرابة واقنعة المجتمع منطق رئيس: رسالة إلى ابن حزم في كتاب الحب، والمقاطع التي تحكي صراع الحب مع منطق القبيلة والمجتمع في أخبار مجنون ليلي).

6. ليست الاستمارة وسيلة لتجميل الخطاب. إنها مفهوم ذو قوة معرفية ، يؤسسها الخطاب، لأنها جزء من بنية تصورية تحدد طبيعة العلاقة بين الفرد وعالمه وتحدد طبيعة الفكر الذي يجعل نوعية الاستعارة تختلف من ثقافة لاخرى. وتؤسس الخطاب، لأن الآلية التي تحكم تكون اللغة ونموها وتشعبها وتناسلها آلية آستعارية تقوم على المماثلة والمخالفة، سواء تعلق الأمر ببنية اللغة في التواصل اليومي أو باندراجها داخل السيرورة المعقدة لإنتاج النص وتاويله.

## قائمة المراجع

### 1 .. النصوص المعتمدة

- بنيس ( محمد )، ورقة البهاء، دار توبقال للنشر، 1988.
- بنيس (محمد)، هبة الفراغ، دار توبقال للنشر، 1992.
  - . بنيس (محمد)، كتاب الحب، دار توبقال للنشر، 1995.
- . بنيس (محمد)، العبور إلى ضفاف زرقاء، نصوص، تبر الزمان، تونس، 1998.
- . بنيس (محمد)، الأعمال الشعرية، المؤسسة العربية للدراسات والنشر/ دار توبقال للنشر، 2002.
  - . حداد (قاسم)، أخبار مجنون ليلي، الكلمة للنشر والتوزيع، البحرين، 1996.
- . حداد (قاسم)، قبر قاسم يسبقه فهوس المكابدات تليه جنة الأخطاء، الكلمة للنشر والتوزيع، البحرين، 1997.

## 2 ـ المراجع باللغة العربية

- . أدونيس، ال**صوفية والسوريالية**، دار الساقي، 1992.
- . أرسطو، فن الشعر، ترجمة عبد الرحمان بدوي، دار الثقافة، بيروت.
- . أرسطو، كتاب المقولات، تلخيص ابن رشد، دراسة وتحقيق جيرار جيهامي، دار الفكر اللبناني، 1992.
- ابن الشيخ ( جمال الدين)، «ضباب يحرك صخرة البحر ( عن الغموض في الشعر) »، كلمات ع 11/10-1989.
- . ابن حــزم الاندلسي، طوق الحمامة في الألفة والألاف، حققه صلاح الدين القاسمي، الدار التونسية للنشر، 1985.

- . ابن طباطب العلوي، عيار الشعر، شرح وتحقيق عباس عبد الستار، دار الكتب العلمية، بيروت، 1982.
- . ابن قيم الجوزية، ووضة المحبين ونزهة المشتاقين، تحقيق سمير مصطفى رباب، للكبة العصرية، بيروت 2002.
  - . بلمليح (ادريس)، القراءة التفاعلية، دار توبقال للنشر، 2000.
  - . بنعبد العالى (ع)، أسس الفكر الفلسفي المعاصر، دار توبقال للنشر،1990.
- بنيس ( محمد، ) الشعر العربي الحديث، بنياته وإبدالاتها، دار توبقال للنشر، 1990 ( أربعة أجزاء ) .
  - . بنيس ( محمد ) والشعر مستودع أسرار كبرى، مجلة البيت، العدد 2001/2.
    - ـ بونيه آلان، الذكاء الاصطناعي، عالم المعرفة 1993/172.
  - · الثعالبي ( أبو منصور ) ، فقه اللغة وصو العربية ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- . جاكبسون، قضايا الشعرية، ترجمة محمد الولي ومبارك حنون، دار توبقال للنشر، 1983 .
- . حداد (قاسم)، ليس بهذا الشكل ولا بشكل آخر، دار قرطاس للنشر، الكويت، 1997.
- حمزة (علي عبد الحليم)، الق<sup>ن</sup>موس الجنسي عند العرب، رياض الريس للكتب والنشر، 2002.
- . الحنصالي (سعيد)، والبناء والتفاعل والنسقية،، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، 1994/19.
- . خطابي (محمد)، لسانيات النص، مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي العربى، بيروت 1991.
- ديوان قيس بن الملوح مجنون ليلي، رواية أبي بكر الوالبي، دراسة وتحقيق يسري عبد الغنى، دار الكتب العلمية، بيروث، 1990.
- م شميدت، ومن الفهم إلى الترجمة »، ترجمة أحمد بوحسن. مراجعة محمد مفتاح ضمن كتاب : الترجمة والتأويل منشورات كلية الآداب الرباط1995.
- . الشيخ النفزاوي، الروض العاطر في نزهة الخاطر، تحقيق جمال جمعة، رياض الريس للكتب والنشر، 1990.
- صدقة (جان)، رموز وطقوس، دراسات في الميثولوجيا القديمة، رياض الريس للكتب والنشر، 1989.

- . العبيد (رياض)، وطوق حمامة يستبقى ويستبق، بويد الجنوب 6 مايو 1996.
  - . على (نبيل)، العرب وعصر المعلومات، عالم المعرفة 1994/184.
- . فراس عبد الحميد، وكتاب الحب تحية فاسية بغدادية لقرطبي. صباح الخير أيها العشاق »، الملحق الثقافي، 24/23 يونيو 1996.
- . فركو (ميشيل)، الكلمات والأشياء، ترجمة جماعية، مركز الإتماء القومي بيروت، 1990.
- . الكفراوي (سعيد)، و ديوان و كتاب الحب، : تقاطعات في ضيافة طوق الحمامة»، الجزيرة، 11 يونيو 1996.
- . لايكوف (جورج) وجونسون (مارك)، الاستعارات التي نحيا بها، ترجمة عبد المجيد جحفة، دار توبقال للنشر، 1996.
- . الماكري (محمد)، الشكل والخطاب: مدخل ظاهراتي، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1991.
  - . المعجم الجنسي من لسان العرب، جروس برس، لبنان، 1991 .
- . مفتاح ( محمد )، «النقد بين المثالية والدينامية »، مجلة الفكر العربي المعاصر، 1990.
- . مفتاح (محمد)، التشابه والاختلاف: نحو منهاجية شمولية، المركز الثقافي العربي، بيروت 1996.
  - مفتاح ( محمد )، التلقي والتأويل، المركز الثقافي العربي، 1994 .
  - . مغتاح (محمد)، الشعو وتناغم الكون، مكتبة المدارس، 2002.
    - . مفتاح (محمد)، المفاهيم معالم، المركز الثقافي العربي، 1999.
  - مفتاح ( محمد )، تحليل الخطاب الشعري، المركز الثقافي العربي، 1985.
    - . مفتاح ( محمد )، دينامية النص، المركز الثقافي العربي، 1987 .
      - مفتاح (محمد)، مجهول البيان، دار توبقال للنشر، 1990.
- مفتاح (محمد)، ومن اجل تلق نسقي و، ضمن كتاب، نظرية التلقي: إشكاليات وتطبيقات. منشورات كلية الآداب الرباط، 1993.
  - . ناظم (عبد الجليل)، البلاغة والسلطة في المغرب، دار توبقال للنشر، 2002.
- ـ ناوري (يوسف)، ونصوص بحفيف الرغبة في كتاب الحب، الحياة، 5 يناير 1996.
  - ـ واعزيز (ط)، المناهج الفلسفية، المركز الثقافي العربي، 1990.

## 3 ـ المراجع باللغة الفرنسية والإنجليزية

- Apter (M.J); «Metaphor as synergy», in Metaphor: problem and perspectives,
   Humanities press, New Jersey, 1985.
- Aristote, Rhétorique, livre de poche, 1991.
- Ballmer (Th), «The roots of archetypes, symbols, metaphors, models theories», in Poetics, 11-4/5, 1982.
- Buyssens (E), «Reference and communication», in Semiotica, 70-3/4, 1988.
- Comar (ph), La perspective en jeu, les dessous de l'image, Gallimard, 1992.
- Driven (R)/Paproté, The ibiquity of metaphor, John Benjamins publishing Company, 1985.
- Dubois (D), «Représentation catégorielle, prototype et typicalité», in le courrier du CNRS. 79/1992.
- Dupriez (B), Gradus, les procédés littéraires, 10/18-1984.
- -Eco (U), la structure absente, Mercure de France, 1972.
- Eco (U), Le signe: Histoire et analyse d'un concept, Ed. Labor, Bruxelles, 1988.
- Eco (U), Lector in fabula, Ed Grasset, 1985.
- Eco (U), Les limites de l'interprétation, Ed. Grasset, 1992.
- Eco (U), Semiotics and philosophy of language, Macmillan, 1984.
- Eco (U). Sémiotique et philosophie du langage, PUF, 1988.
- Flower (Linda), «Interpretative acts, Cognition and construction of discourse», in poetics. 16/1987.
- Geraets (D) «la grammaire cognitive et l'histoire de la sémantique lexicale» in communications, 53/1991.
- Grab (1), «Local and global aspects of interaction process in poetic metaphor».
   Poetics V, 13, N°6, 1984.
- Groupe μ, Rhétorique de la poésie, Ed. complexe, Bruxelles, 1977.
- Groupe μ, Rhétorique générale, Ed seuil, 1982.
- Guillaume (P), La psychologie de la forme, Flammarion, 1979.
- .- Guiraud (P), Dictionmaire érotique, Ed. Payot et Rivages, 1993.
- Hallyn (F), «Aspects du paratexte», in Introduction aux études Littéraires, Méthodes de texte, Duculot, 1987.
- Heiddeger, les hymnes de Hölderlin : la Germanie et le Rhin, Gallimard, 1989.
- Holyoak (KJ), «An analogical framework for literary interpretation». Poetics, 11/

#### 1982.

- Jacques(G), «Métaphore, repères et phonétique», in Sémiotica, 64-3/4, 1987.
- Jeanneret (M), «Et la forme se prend, structures mobiles de la reconnaissance» Littérature, 85/1992.
- Johnson laird (Ph) «How is meaning mentally represented?» in meaning and mental representation, Ed. by. U.Eco Indiana university press, 1988.
- Kalinowsky (G), Sémiotique et philosophie, Ed. Hadés-Benjamins, 1985.
- Kittay (E.F), Metaphor, Its cognitive force and linguistic structure, oxford university press, 1987.
- Kleiber (G), la sémantique du prototype, Catégorie et sens lexical. PUF, Paris, 1990
- Kövesses (Z), Metaphors of Anger, pride and love. A lexical approach to the structure of concepts, John Benjamins Publishing Company, Amsterdam / Philadelphia, 1986.
- Kuhn, Structures des révolutions scientifiques, Flammarion, 1983.
- Lakoff (G) Johnson (M), Les métaphores dans la vie quotidienne, Ed. Seuil, 1985.
- Lakoff (G) Johnson (M), Metaphors we live by, university of Chicago press, 1980.
- Lakoff (G), «Cognitive Semantics», in Meanings and mental representation, Indiana university Press, 1988.
- Mac cormac (E.R), Cognitive theory of metaphor, A Bradford Book-The Mit Press,
   Cambridge London, 1985.
- Mihaly Szegedy-Mazzak, « Le texte comme structure et construction», in Théorie littéraire: problèmes et perspectives, PUF, 1989.
- Miller (A.M), «Cohérence métaphorique, action verbale et action mentale en français», in communication, 53/1991.
- Morrier (H), Dictionnaire de la poétique et de la rhétorique, PUF, Paris, 1975.
- Molino (J) «La métaphore», in langages, 54/1979.
- Moreau (F), l'image littéraire, SEDES, Paris, 1982.
- Murat (M), Poétique de l'analogie, José corti, 1983.
- Ortony (A), Metaphor and thought, Cambridge university press, 1979.
- Paivio (A), «Psychological process in the comprehension of metaphor», in Metaphor and thought, Cambridge university press, 1979.
- Petôfi (J) «Meaning, text interpretation, pragmatic semantic text class», în Poetics, 11/1982.

- Rastier (F), Sémantique et recherche cognitive, Ed. PUF, Paris, 1991.
- Rastier (F), sémantique interprétative, Ed, PUF, 1987.
- Richards (I.A), The philosophy of rhetoric, oxford university press, 1936.
- Ricoeur (Paul), Du texte à l'action, Ed. seuil, Paris 1986.
- Ricoeur (Paul), la métaphore vive, Ed. seuil, Paris 1975.
- Riffaterre (M), La production du texte, Ed. seuil, 1979.
- Riffaterre (M), Sémiotique de la poésie, Ed. seuil, 1982.
- Ross (J.F), Portraying analogy, Cambridge university press, 1981.
- Saucet, La sémantique générale aujourd'hui, le courrier du livre, 1987.
- Schnerwege, «Théorie de la réception», in Méthodes du texte, Ed Duculot, 1987.
- Searl (J), Sens et expression, Minuit, 1982.
- Secrétan (ph), L'analogie, PUF, 1984.
- Seung (T.K), Semiotics and thémantics in hermentics, Colombia university press, 1982.
- Sperber / Wilson, «Ressemblance et Communication», in introduction au Sciences
   Cognitives, Folio-essais, 1992.
- Stroik (TL), The pragmantics of metaphor, Indiana university, linguistics club, 1988.
- Taha (A), Langage et philosophie, Essai sur les structures linguistiques d'anthologie, publication de la faculté des lettres de Rabat.
- Tamba-metz (i), Les sens figuré, PUF 1982.
- Tamine (J) «Métaphore et syntaxe», in langages, 54/1979.
- Therien (G), «Semiotics and philosophy of language de U.Eco. un sommet ou un temps d'arrêt», in Semiotica 64-1/2, 1987.
- Torougeau (R), «Metaphor and cognitive structure», in Metaphor: problems and perspectives, Humanities press, New Jersey, 1982.

## قاموس الصطلحات

Abduction hyper code الفرض الاستكشافي المقنن

Abduction Créative الفرض الاستكشافي المبدع المفرض الاستكشافي المقعد Abduction Hypo-code

Abduction Hypo-code الفرض الاستكشافي المقعد Agrammaticalité

Allégorie التمثيل الحكاية الرمزية

Allotopie التباين

Ambiguite الالتباس

Antonymie التضاد

Appariement

Apposition البدل

Archiléxéme المجم المجرد

المفردات ( المفردات الماللة التي يمكن Archiséméme

أن تحلل)

Association ارتباط

Bi-isotopie التشاكل الثنائي

مجاز اضطراري Catachrèse

Catégories المقولات

صياغة مقولية معافة معالية

Classémes المقومات السياقية

Code úm

Codification تسنين

Cognition and is

معرفانية Cognitivisme

Cognitivisme connexionniste المعرفانية الترابطية

Cohérence planni

الانسجام الاستعاري Cohérence métaphorique

Cohésion اتساق

التوافق المقوماتي Combinaison Sémique

Extension

تشبيه /مقارنة Comparaison مفهوم /تصور Concept Conceptualisation الشروط الضرورية والكافية Conditions nécessaires et suffisantes(CNS) دلالة إيحاثية Connotation Constructif بنائى بناء Construction الامتصاص Containment ساق Contexte الكم المتصل Continuité تحاول Co-Référence مساف Co-texte مقاييس فردية Critères idioléctales مقاييس اجتماعية Critères sociolectales العبارة De L'interprétation (d'Aristote) التطور المنظم Dégentropie دلالة تعديجية Dénotation استعارة تشبيهية ( ثنائية ) Diaphor الاستطراد Digression الكم المنعسل Discontinuité الانفصال Disjonction انفكاك Dislocation Disposition التركيب الترصيع Enchassement المدعة Encyclopédie التطور الفوضوي Entropie استعارة تأسيسية (متعددة) **Epiphor** التجريبانية Expérientialisme الإشاري والمعين Expression indexical ما مبدق

تعدد التشاكل

حزمة التشاكلات Faisceau d'isotopies Figure شمولي Global الاستغراق / التضمن Hyponymie التضمين Inclusion التناف Inconsistency الاستدلال بالغياب Inference by default مفهوم Intension مقصد intention مقصدية intentionality التفاعل الاستعاري Interaction métaphorique التشاكل Isotopie محلي المنطق العلاقي Local Logique des relatifs تحقق المعنى Manning Fulness فرمض الغرمض Méta-abduction المستوى الفوقى Métaniveau استعارة Métaphore استعارة تصورية (مفهومية) Métaphore conceptuelle استعارة محبوكة (ترشيحية) Métaphore filée كنابة Métonymie النزعة الموضوعية/الموضوعانية **Objectivisme** إسقاط Omission النموذج **Paradigme** الشرح Paraphrase الموازي النصيي Paratexte الاشتراك اللفظي **Paronymie** تشخيص Personnification وجاهة Pertinence الشعرية Poétique

## https://jadidpdf.com

Poly-isotopie

| Postérior analytics (d'Aristote)     | التحليلات الأولى (البرهان)           |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| Pragmatique                          | التحقيرت الووتي (البرسان)<br>تداولية |
| Prior analytics-Topics (d'Aristote)  | نداونيه<br>التحليلات الأولى (الجدل)  |
| Process/Processus                    | · / •                                |
|                                      | مبيرورة<br>الحاد الفام / المالية     |
| Prototype                            | الشاهد الأمثل/ الطراز                |
| Psychologie Cognitive                | علم النفس المعرفي<br>• • • •         |
| Référence                            | إحالة                                |
| Représentation encyclopédique        | التمثيل الموسوعي                     |
| Réseau Sémantique (Semantic network) | الشبكة الدلالية                      |
| Ressemblance                         | المشابهة                             |
| Ressemblance de famille              | المشابهة العائلية                    |
| Rhétoric                             | البلاغة (الخطابة)                    |
| Rhizome                              | الجذر                                |
| Semantic model                       | النموذج الدلالي                      |
| Sémantique Casuelle                  | دلالة أحوال                          |
| Sémes afférents                      | المقومات العرضية                     |
| Sémes inhérents                      | المقومات الذاتية                     |
| Semiosis                             | السيرورة الدلائلية اللامنتهية        |
| Sens lexical                         | المعنى المججمي                       |
| Signe                                | الدليل                               |
| Structuration                        | بنينة                                |
| Structure                            | بنية                                 |
| Subjectivisme                        | النزعة الذاتية                       |
| Synecdoque                           | مجاز مرسل                            |
| Synergie                             | شبه التضاد                           |
| Token/Occurrence                     | النموذج المتحقق                      |
| Topic                                | المحور                               |
| Туре                                 | النموذج المجرد                       |
| Typicalité                           | الصنفية                              |
| Zeugme                               | حذف الروابط                          |
|                                      |                                      |

## المعرفة الأدبية

مدخل لجامع النص (نفد) جيرار جنيت / نرجمة: عبد الرحمن أيوب حرقة الأسئلة عبد اللطيف اللعبي / ترجمة : على تيزلكاد درس السيميو لوجيا رولان بارط/ ترجمة :عبد السلام بنعبد العالى في القول الشعري (نفد) يمني العيد بنية اللغة الشعرية (نفد) جان كوهن/ ترجمة: محمد الوالي ومحمد العمري شعرية دستويفسكي ميخاثيل باختين/ ترجمة: د. جميل نصيف التكريتي الغائب دراسة في مقامة للحريري عبد الفتاح كيليطو

الشعرية (نفد) تزفيطان طودروف ترجمة: شكري المبخوت ورجاء بن سلامة رولان بارط/ ترجمة: فؤاد صفا والحسين سحبان قضايا الشعرية (نفد) رومان ياكبسون / ترجمة: محمد الوالي ومبارك حنون Jean Genet, le captif amoureux E. A. El Maleh الحكاية والتأويل دراسات في السرد العربي عبد الفتاح كيليطو الشعرية العربية الحديثة (نفد) (تحليل نصي) شربل داغر الشعر العربي الحديث محمد بنيس الجرء الأول: التقليدية الجزء الثاني: الرومانسية العربية الجزء الثالث: الشمر المعاصر

# https://jadidpdf.com

الجزء الرابع: مساءلة الحداثة

علم النص جوليا كريسطفيا/ ترجمة: فريد الزاهي مجهول البيان محمد مفتاح نقد الشعر عند العرب(نغد) حتى القرن الخامس الهجري د. امجد الطرابلسي/ ترجمة: إدريس بلمليح تقد الشعر في المغرب الحديث عبد الجليل زاظم السود والأنساق الاافية عند الهمداني والحريري عبد الفتاح كيليطو / ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي عبد الكريم غلاب ببليوغرافية بأعماله وماكتب عنه (1993 - 1947)د. صالح جواد طعمة

كتابة الحو

محمد بنيس

. . 2

لسان آدم

عبد الفتاح كيليطو ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي

. . .

مدخل إلى نظريات الرواية بيير شارتيه / ترجمة : عبد الكبير الشرقاوي

---

#### La langue d'Adam et autres essais

**AbdelfaKilito** 

دفاتر أدبية

بداية ونهاية (قراءة وتحليل)

سعيد الحنصالي قنديل أم هاشم (قراءة وتحليل)

محمد الصالحي

الشمرية العربية

جمال الدين بن الشيخ

ترجمة: م. حنون، م. الوالي، م، أوراغ

مطوة النهار وسحر الليل

عبد الجيد جحفة

أدونيس والخطاب الصوفي

خالد بلقامىم

أبو العلاء المعري أو مناهات القول

عبد الفتاح كيليطو

القراءة التفاعلية

دراسات لنصوص شعرية حديثة

إدريس بلمليح

البلاغة والسلطة

عبد الجليل ناظم

Par Cœur

Taib Sadiki

. . .



# يمكنكم تحميل المزيد من الكتب الرائعة والحصرية بحجم خفيف جدا على مكتبة جديد بدف https://jadidpdf.com

العرب وتاريخ الأدب غوذج كتاب والأغاني، أحمد بوحسن • • • •

في الشعر المغربي المعاصر دورة أحمد المجاطي الاكاديمية مجموعة باحثين

• • • الكتابة والتصوف عند ابن عربي خالد بلقاسم



هذا العمل اشتغال على الاستعارات في الشعر العربي الحديث، بل هو اشتغال على وظيفة الاستعارات في بناء هذا الخطاب الشعرى.

ونحن بذلك نسعى إلى قراءة مختلفة للاستعارة ولوظيفتها في الشعر العربي الحديث. لقد اعتبرنا في هذا العمل أن الاستعارة لا تكشف فقط عن خصائص سياقية ناتجة عن التحليل العمودي لبنية النص ولبلاغته، بل تكشف كذلك عن تشكلات إيديولوجية باطنية تثوي خلف النسيج النصي وتأبى الكشف عن نفسها بطواعية. كما اعتبرنا الاستعارة انعكاسا لطاقة تعبيرية ومعرفية وتخييلية أفرزها تراكم لأرصدة واعية وغير واعية رسمت حدودها ذات المبدع واعتقاداته وثقافته وتاريخه الشخصي ومعجمه الذهني والطبيعي والمشترك. ومن ثمة يحضر التداخل والتقاطع النصيان باعتبارهما محاورة للشعر والفكر والتراث يحكم سيرورتها.

ليست الاستعارة وسيلة لتجميل الخطاب. إنها مفهوم ذو قوة معرفية، يؤسسها الخطاب، لأنها جزء من بنية تصورية تحدد طبيعة العلاقة بين الفرد وعالمه، وتحدد طبيعة الفكر الذي يجعل نوعية الاستعارة تختلف من ثقافة لأخرى، وتؤسس الخطاب، لأن الآلية التي تحكم تكون اللغة ونموها وتشعبها وتناسلها آلية استعارية تقوم على المماثلة والمخالفة، سواء تعلق الأمر ببنية اللغة في التواصل اليومي أو باندراجها داخل السيرورة المعقدة لإنتاج النص وتأويله.